Volume 5 Nomor 2, Desember 2025
p-1ISSN 2580-5304
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/igr

Jurnal Magister Pendidikan Istam

Naskah Teori Pendidikan Islam Al-Qur’an, Hadist dan Klasik

Asmi Fakhrunnisa®, Masiadi 2, Andi Zulfikri,® Sumiati*
1233smifahrunnisa@gmail.com,masiadiwamalia@gmail.com,
andizulfikril99@agmail.com, sumiati@unismuh.ac.id

ABSTRAK

Pendidikan Islam dimaksudkan sebagai Upaya sadar dan sistematis untuk
membetuk individu yang tidak hanya cerdas secara akademis tetapi juga memilki
integritas keimanan, kompetensi agama, serta akhlak yang mulia. Pendidikan Islam
bersumber dari tiga landasan yaitu: Al-Qur’an, Hadist dan pandangan Ulama klasik al-
Qur’an dan Hadist berfungsi sebagai fondasi utama yang menetapkan kerangka dasar
Pendidikan Islam, di mana tujuan utamanya Adalah tagarrub (mendekatkan diri) kepada
Allah SWT dan mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat. Konsep-konsep seperti
tarbiyah, ta’lim dan ta’dib merupakan terminologi kunci yang mendasari proses
pembinaan, pengajaran, dan pembentukan adab/akhlak peserta didik. Sementara
pemikiran klasik (seperti Al-Ghazli, Ibn Sina atau 1bn Khaldun) berperan penting sebagai
konstruksi interprenatif dan implementatif. Pandangan mereka menjadi pengelola,
pengatur, dan penuntun arah Pendidikan Islam, yang mengembangkan konsep-konsep
dasar Al-Qur’an dan Hadist menjadi kerangka kurikulum dan metodologi yang
komprensif. Oleh karena itu, teori pendidikan Islam mendasarkan dirinya pada kerangka
tauhid dan risalah ilahiyah, menjadikannya berbeda secara signifikan dari sistem
pendidikan.

Kata Kunci: Al-Qur’an; Hadist; Pendidikan Islam; Teori Pendidikan; Ulama Klasik.

ABSTRACT

Islamic education is intended as a concius system effort to shape individuals who are not
only academically intelegent but also possess integrity of faith, religious compente, and
noble character. Islemic Education is sourced from three foundations: the Qur’an, Hadith,
And the views of classical Scholars. The Qur’an and Hadith function as the main fodation
that establishes the basic framwork of Islamic Education, where its primary goal is
tagarrub (drawing closer) to Allah SWT and achieving happines in this world and the
Hereafter. Concepts such as tarbiyah, ta’lim, and ta’dib are key terminologies that
underlie the procsess of nurturing, teaching, and shaping the menners/character
(adab/aklak) of studens. Meanwhile, classical thougt (such as Ghazali, Ibn Sina, or lbn
Khaldun) plays an important role as an framwork of tauhid (monotheism) and divine
message (risalah ilahiyah), making it significantly different from other educational
system.

Keywords: Classical Scholars; Educational Theory; Hadith; Islamic Education, The
Qur’an.

PENDAHULUAN


mailto:asmifahrunnisa@gmail.com
mailto:masiadiwamalia@gmail.com
mailto:andizulfikri199@gmail.com
mailto:sumiati@unismuh.ac.id

IQRA: Jurnal Magister Pendidikan Islam

Pendidikan merupakan pilar dalam membangun peradaban manusia yang
berintegritas dan berakhlak mulia. Dalama konteks islam pendidikan tidak hanya
sebatas pada transfer pengetahuan kognitif semata, melainkan mencakup
pembentukan karakter, pengembangan spritual dan penguatan moral (tarbiyah,
ta’dib, dan ta’lim).

Al-Qur’an dan hadist menyediakan kerangka dasar yang mencakup tujuan
pendidikan (mencapai insan kamil atau manusia paripurna) metode seperti dialog,
teladan, dan nasehat) serta materi ilmu dunia dan akhirat. Namun implementasi
dan situasi dari kerangka dasar tersebut kemudian dikembangkan dan diperkaya
melalui ijtihad dan pengalaman para ulaman klasik. Ulama-ulama seperti Al-
Ghazali, Ibn Sina, dan Khaldun tidak hanya meninggalkan warisan keilmuan
dibidang teologi atau filsafat tetapi juga menjadi acuan bagi sistem pendidikan
Islam tradisional hingga modern.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian ini menggunakan kajian pustaka dengan (library research)
dengan menganalisis konsep-konsep pendidikan yang terkandung dalam sumber-
sumber primer dan sekunder. Hasil kajian menunjukkan bahwa Al-Qur’an dan
Hadist berfungsi sebagai fondasi utama ulama dalam menetapkan kerangka dasar
pendidikan Islam.

PEMBAHASAN

Pendidikan Islam secara fundamental berbeda dari konsep pendidikan sekuler
karena ia berpusat pada tauhid, yakni keyakinan akan keesaan Allah SWT.
Konsep dasar ini merangkum bahwa tujuan akhir pendidikan adalah penghambaan
kepada Allah. Dalam konteks filosofis, pendidikan islam melihat manusia sebagai
khalifah fil ardhi (wakil Allah di bumi), tugasnya adalah memakmurkan
kehidupan. Implikasi dari peran ini adalah bahwa kurikulum pendidikan harus
mencakup ilmu-ilmu yang mendukung peran kekhalifahan tersebut. Metode
pendidikan islam sangat menekankan keteladanan (uswah hasanah), sebagaimana
di contohkan oleh Rasulullah SAW. Keteladanan merupakan metode paling
efektif dalam menanamkan nilai-nilai moral dan etika, jauh melampaui ceramah
atau indoktrinasi verbal. Selain itu, dialog (metode tanya jawab), mau’izah
hasanah (nasihat yang baik) dan takziyatun nafs pembersih jiwa menjadi
komponen integral dalam proses transfer ilmu dan pembaharuan karakter.
Landasan Filosofis Pendidikan dalam Al-Qur’an dan Hadist

Al-Qur’an tidak secara eksplisit menggunakan satu kata baku untuk
pendidikan melainkan terminologi yang memiliki dimensi makna yang berbeda

dan saling melengkapi. Terminologi utama yang sering dikaji meliputi tarbiyah,

Vol. 5 No. 2, Desember 2025 | 109



IQRA: Jurnal Magister Pendidikan Islam

ta’dib dan ta’lim, yang berasal dari kata raba-yarbu, mengandung arti
pertumbuhan, perkembangan dan pengasuhan. Fokus tarbiyah Adalah dimensi
biologis, psikologis, dan spritual yang mengarah pada pembentukan pribadi yang
matang dan seimbang. Sementara itu Ta’lim berarti pengajaran transfer
pengetahuan, dan pemberian informasi. Ta’lim dalam konteks al-Qur’an tidak
hanya mengajarkan apa yang telah diketahui tetapi menekan pentingnya
penalaran, penelitian dan penemuan ilmu baru, sebagaimana yang tersirat dalam
banyak ayat bahwa manusia di perintahkan untuk berpikir (tafakkaru), merenung
(tadabbaru), dan menggunakan akal, (aqala) ini menunjukkan bahwa ta’lim
memiliki ruang lingkup yang sangat luas. Tarbiyah yang memiliki makna lebih
spesifik terkait dengan pembentukan adab, etika, dan moral. Meskipun ta’dib
tidak secara eksplisit muncul dalam bentuk kata benda dalam al-Qur’an,
konsepnya sangat kental dalam ajaran-ajaran moralitas dan etika.

Kontribusi Ulama Klasik dalam Perumusan Teori Pendidikan

Prespektif imam Al-Ghazali melaui karyanya yang monumental, ihya’
ulumuddin, telah meberikan konstribusi utamanya terletak pada penekanan
hubungan spritual dan etis antara guru (mua’allim) dan murid (muta’allim). Al-
Ghazali memandang guru bukan sekedar penyampai materi melainkan “dokter
jiwa” yang bertanggung jawab membentuk karakter sprirtual murid.

Perspektif Ibn Sina (Avicenna, w 1037), Ibn sina membagi pendidikan
menjadi beberapa tahap berdasarkan usia dan kesiapan mental.

Pertama tahap Pra-Sekolah (0-6 tahun) fokus pada pengasuhan fisik,
pengembangan indra dan bermain. Pendidikan moral dan disisplin harus dimulai
perlahan usia ini.

Kedua tahap Sekolah Dasar (6-14 tahun) anak-anak siap untuk pendidikan
formal. lbn Sina merekomendasikan kurikulum yang mencakup membaca,
menulis, agama, syair dan olahraga.

Ketiga Tahap Pendidikan Lanjutan (14 tahun keatas) pada tahap ini,
peserta didik diarahkan untuk spesialisasi sesuai dengan bakat dan minat mereka.

Vol. 5 No. 2, Desember 2025 | 110



IQRA: Jurnal Magister Pendidikan Islam

Ibn sina menekankan pentingnya motivasi intristik dan keadilan dalam pengajaran
ia menyarankan pemberian hadiah (reward) untuk mendorong kemajuan dan
menghindari hukuman yang keras, menekankan bahwa hukuman hanya boleh
diterapkan jika metode nasihat telah gagal total. Pemikiran Ibn Sina ini
memberikan dasar bagi pendekatan ilmiah dan psikologis dalam teori pendidikan
Islam.

Prespektif Ibn Khaldun: kurikulum dan Konteks Sosial. 1bn Khaldun
(w.1406 M) sejarawan dan sosiolog terkemuka melalui karyanya Al-Mugaddimah,
menawarkan prespektif teori pendidikan yang bersifat sosilogis dan konstektual.
Kontribusinya sangat menonjol dalam kritiknya terhadap metode pengajaran dan
perumusan kurikulum yang relevan dengan perkembangan peradaban.

Kritik terhadap metode :

Ibn Khaldun mengkritik metode pengajaran yang berfokus pada
penghafalan dan indoktrinasi tanpa disertai pemahaman yang mendalam. la
berpendapat bahwa pengajaran harus dilakukan secara bertahap dari yang umum
menuju yang spesifik dan pengulangan yang teratur.

Kurikulum dan Sosiologi Pendidikan :

Ibn khaldun melihat ilmu pengetahuan terbagi menjadi dua kategori
utama: ilmu Nagliyah (agama, seperti tafsir, Hadist, Figih) dan ilmu-ilmu
’Aqliyah (filsafat, matematika, logika, kedokteran). la menekankan bahwa
relevansi dan prioritas kurikulum harus disesuaikan dengan kebutuhan sosial dan
ekonomi peradaban. Pandangan ini menempatkan Ibn Khaldun sebagai pionir
sosiologi pendidikan dalam Islam, yang melihat pendidikan sebagai cerminan dan
pembentuk peradaban.

Keterkaitan Normatif-Etis (Al-qur’an, Hadist, dan Al-Ghazali)

Inti dari pendidikan Islam adalah Ta’dib (pembentukan adab dan moral),
sebagaimana terkandung dalam Hadist nabi, “Tuhanku telah mendidikku
(addabani), pendidikanku menjadi baik.” konsep etis kemudian dioperasionalkan

secara filosofis dan struktural oleh Al-Ghazali.

Vol. 5 No. 2, Desember 2025 | 111



IQRA: Jurnal Magister Pendidikan Islam

Tarbiyah dan etika guru: guru harus berperan sebagai dokter jiwa yang
berlandaskan kasih sayang, mengikuti teladan Nabi dan tidak mengharapkan
imbalan duniawi.

lImu dan Amal: al-Ghazali sangat ketat dalam memisahkan ilmu yang
bermanfaat (’i/m nafi’) dan yang tidak (’ilm ghair nafi’) dengan demikian Al-
Ghazali menyediakan kerangka etis bagi Ta’lim yang diwajibkan oleh Al-Qur’an.
Implikasi Teori Pendidikan Islam dalam Konteks Kontemporer

Model Holistik yang berpusat pada adab (Ta’dib Centrality):
sebagaimana yang digagas oleh Al-Ghazali, pendidikan kontemporer harus
mengutamakan pembentukan etika digital dan akhlak sosial media sebelum
transfer kompetisi (Ta 'lim).

Kurikulum Responsive dan Berbasis bakat (The Khaldunian-Sinan
Model): kurikulum harus menyeimbangkan antara penguatan identitas agama
(ilmu Nagliyah) dan pengembangan kemampuan teknis (hardskill) dan analitis
(ilmu Nagliyah) yang dibutuhkan pasar kerja global.

Metodologi Inovatif dan Berbasis Teladan (Uswah-Based Pedagogy):
Metode pedidikan modern harus menggabungkan keteladanan (uswah hasanah
dari Hadist) dengan teknologi. Penggunaan media digital harus berfungsi sebagai

alat bantu, bukan menggantikan peran guru sebagai murabbi (pengasuh).

KESIMPULAN

Teori pendidikan Islam adalah kerangka pemikiran yang kokoh
terintegrasi dan holistik, yang bersumber dari tiga pilar utama: Al-Qur’an Hadist
dan kontribusi Ulama Kilasik. Al-Qur’an dan Hadist menyediakan fondasi
normatif dan filosofis, menetapkan tujuan utama pendidikan sebagai pencapaian
insan kamil dan penghambaan diri (ubudiyah) melalui proses tarbiyah
(pengasuhan), fa’lim (pengajaran), dan ta’dib (pembentukan adab). Sumber-
sumber primer ini menegaskan bahwa pendidikan adalah kewajiban universal,
berlangsung seumur hidup dan menggunakan metode yang fleksibel, terutama
keteladanan (uswah hasanah).

Konstribusi ulama klasik kemudian berfungsi sebagai jembatan yang
mentranformasikan filosofi ini menjadi teori pedagis yang aplikatif. Al-Ghazali
berfokus pada etika spritual guru-murid, menegaskan bahwa ilmu harus
didampingi oleh adab dan penyucian jiwa. lbn Sina memberikan dasar psikologis

Vol. 5 No. 2, Desember 2025 | 112



IQRA: Jurnal Magister Pendidikan Islam

dengan merumuskan tahapan perkembangan peserta didik dan pentingnya
spesialisasi berdasarkan bakat. Sementara Ibn Khaldun menyajikan pandangan
sosiologis, menekankan kurikulum yang relevan dengan konteks sosial dan
mengkritik metode pengajaran pasif. Sintesis antara ajaran sosial dan mengkritik
rasional-empiris ulama klasik ini menghasilkan teori pendidikan Islam yang tidak
hanya berorientasi akhirat tetapi juga adaptif terhadap dinamika peradaban dunia.

DAFTAR PUSTAKA

Anwar, S. 2020. Relevansi Konsep Ta’dib Al-Attas dan Ta’lim dalam Al-
Qur’an terhadap Kurikulum pendidikan Tinggi. Jurnal Pendidikan Islam, 9 (2),
150-170

Approach to curriculum Develoment in Islamic instutions. International
Journal of Islamic Thought, 7 (1), 87-105.

Hasan, A (2018). Model Pendidikan Karakter dalam Prespektif Hadist Nabi:
Studi Komparatif Metode Uswah Hasanah dan Ma'’izah Hasanah. Jurnal
Tarbiyatuna, 11 (1) 1-25

Mufidah, N. (2021)

Svafi’i, 1. (2017) Tinjauan Konsep Perkembanoan Peserta Didik dalam
Prespektif Ibn Sina. Dasar-dasar Psikologi Islam. Jurnal limu Pnedidikan Islam, 8
(1), 45-60.

Vol. 5 No. 2, Desember 2025 | 113



