
 

Volume 5 Nomor 2, Desember 2025 
p-ISSN 2580-5304 

https://journal.unismuh.ac.id/index.php/iqr 

 

Naskah Teori Pendidikan Islam Al-Qur’an, Hadist dan Klasik  
 

Asmi Fakhrunnisa1, Masiadi 2, Andi Zulfikri,3 Sumiati4 

 123asmifahrunnisa@gmail.com,masiadiwamalia@gmail.com, 

andizulfikri199@gmail.com, sumiati@unismuh.ac.id 

 

ABSTRAK 

Pendidikan Islam dimaksudkan sebagai Upaya sadar dan sistematis untuk 
membetuk individu yang tidak hanya cerdas secara akademis tetapi juga memilki 

integritas keimanan, kompetensi agama, serta akhlak yang mulia. Pendidikan Islam 

bersumber dari tiga landasan yaitu: Al-Qur’an, Hadist dan pandangan Ulama klasik al-
Qur’an dan Hadist berfungsi sebagai fondasi utama yang menetapkan kerangka dasar 

Pendidikan Islam, di mana tujuan utamanya Adalah taqarrub (mendekatkan diri) kepada 

Allah SWT dan mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat. Konsep-konsep seperti 
tarbiyah, ta’lim dan ta’dib merupakan terminologi kunci yang mendasari proses 

pembinaan, pengajaran, dan pembentukan adab/akhlak peserta didik. Sementara 

pemikiran klasik (seperti Al-Ghazli, Ibn Sina atau Ibn Khaldun) berperan penting sebagai 

konstruksi interprenatif dan implementatif. Pandangan mereka menjadi pengelola, 
pengatur, dan penuntun arah Pendidikan Islam, yang mengembangkan konsep-konsep 

dasar Al-Qur’an dan Hadist menjadi kerangka kurikulum dan metodologi yang 

komprensif. Oleh karena itu, teori pendidikan Islam mendasarkan dirinya pada kerangka 
tauhid dan risalah ilahiyah, menjadikannya berbeda secara signifikan dari sistem 

pendidikan.  

Kata Kunci: Al-Qur’an; Hadist; Pendidikan Islam; Teori Pendidikan; Ulama Klasik.  

ABSTRACT 

Islamic education is intended as a concius system effort to shape individuals who are not 

only academically intelegent but also possess integrity of faith, religious compente, and 

noble character. Islemic Education is sourced from three foundations: the Qur’an, Hadith, 
And the views of classical Scholars. The Qur’an and Hadith function as the main fodation 

that establishes the basic framwork of Islamic Education, where its primary goal is 

taqarrub (drawing closer) to Allah SWT and achieving happines in this world and the 
Hereafter. Concepts such as tarbiyah, ta’lim, and  ta’dib are key terminologies that 

underlie the procsess of nurturing, teaching, and shaping the menners/character 

(adab/aklak) of studens. Meanwhile, classical thougt (such as Ghazali, Ibn Sina, or Ibn 

Khaldun) plays an important role as an framwork of tauhid (monotheism) and divine 
message (risalah ilahiyah), making it significantly different from other educational 

system.  

Keywords: Classical Scholars; Educational Theory; Hadith; Islamic Education, The 

Qur’an.  

 

 

 

PENDAHULUAN 

mailto:asmifahrunnisa@gmail.com
mailto:masiadiwamalia@gmail.com
mailto:andizulfikri199@gmail.com
mailto:sumiati@unismuh.ac.id


 
 
 

IQRA: Jurnal Magister Pendidikan Islam 

 

Vol. 5 No. 2, Desember 2025 | 109  

 

 

 Pendidikan merupakan pilar dalam membangun peradaban manusia yang 

berintegritas dan berakhlak mulia. Dalama konteks islam pendidikan tidak hanya 

sebatas pada transfer pengetahuan kognitif semata, melainkan mencakup 

pembentukan karakter, pengembangan spritual dan penguatan moral (tarbiyah, 

ta’dib, dan ta’lim).  

Al-Qur’an dan hadist menyediakan kerangka dasar yang mencakup tujuan 

pendidikan (mencapai insan kamil atau manusia paripurna) metode seperti dialog, 

teladan, dan nasehat) serta materi ilmu dunia dan akhirat. Namun implementasi 

dan situasi dari kerangka dasar tersebut kemudian dikembangkan dan diperkaya 

melalui ijtihad dan pengalaman para ulaman klasik. Ulama-ulama seperti Al-

Ghazali, Ibn Sina, dan Khaldun tidak hanya meninggalkan warisan keilmuan 

dibidang teologi atau filsafat tetapi juga menjadi acuan bagi sistem pendidikan 

Islam tradisional hingga modern.  

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian ini menggunakan kajian pustaka dengan (library research) 

dengan menganalisis konsep-konsep pendidikan yang terkandung dalam sumber-

sumber primer dan sekunder. Hasil kajian menunjukkan bahwa Al-Qur’an dan 

Hadist berfungsi sebagai fondasi utama ulama dalam menetapkan kerangka dasar 

pendidikan Islam. 

PEMBAHASAN  

Pendidikan Islam secara fundamental berbeda dari konsep pendidikan sekuler 

karena ia berpusat pada tauhid, yakni keyakinan akan keesaan Allah SWT. 

Konsep dasar ini merangkum bahwa tujuan akhir pendidikan adalah penghambaan 

kepada Allah. Dalam konteks filosofis, pendidikan islam melihat manusia sebagai 

khalifah fil ardhi (wakil Allah di bumi), tugasnya adalah memakmurkan 

kehidupan. Implikasi dari peran ini adalah bahwa kurikulum pendidikan harus 

mencakup ilmu-ilmu yang mendukung peran kekhalifahan tersebut. Metode 

pendidikan islam sangat menekankan keteladanan (uswah hasanah), sebagaimana 

di contohkan oleh Rasulullah SAW. Keteladanan merupakan metode paling 

efektif dalam menanamkan nilai-nilai moral dan etika, jauh melampaui ceramah 

atau indoktrinasi verbal. Selain itu, dialog (metode tanya jawab), mau’izah 

hasanah (nasihat yang baik) dan takziyatun nafs pembersih jiwa menjadi 

komponen integral dalam proses transfer ilmu dan pembaharuan karakter. 

Landasan Filosofis Pendidikan dalam Al-Qur’an dan Hadist  

Al-Qur’an tidak secara eksplisit menggunakan satu kata baku untuk 

pendidikan melainkan terminologi yang memiliki dimensi makna yang berbeda 

dan saling melengkapi. Terminologi utama yang sering dikaji meliputi tarbiyah, 



 
 
 

IQRA: Jurnal Magister Pendidikan Islam 

 

Vol. 5 No. 2, Desember 2025 | 110  

 

 

ta’dib dan ta’lim, yang berasal dari kata raba-yarbu, mengandung arti 

pertumbuhan, perkembangan dan pengasuhan. Fokus tarbiyah Adalah dimensi 

biologis, psikologis, dan spritual yang mengarah pada pembentukan pribadi yang 

matang dan seimbang. Sementara itu Ta’lim berarti pengajaran transfer 

pengetahuan, dan pemberian informasi. Ta’lim dalam konteks al-Qur’an tidak 

hanya mengajarkan apa yang telah diketahui tetapi menekan pentingnya 

penalaran, penelitian dan penemuan ilmu baru, sebagaimana yang tersirat dalam 

banyak ayat bahwa manusia di perintahkan untuk berpikir (tafakkaru),  merenung 

(tadabbaru), dan menggunakan akal, (aqala) ini menunjukkan bahwa ta’lim 

memiliki ruang lingkup yang sangat luas. Tarbiyah yang memiliki makna lebih 

spesifik terkait dengan pembentukan adab, etika, dan moral. Meskipun ta’dib 

tidak secara eksplisit muncul dalam bentuk kata benda dalam al-Qur’an, 

konsepnya sangat kental dalam ajaran-ajaran moralitas dan etika. 

 

 

Kontribusi Ulama Klasik dalam Perumusan Teori Pendidikan 

Prespektif imam Al-Ghazali melaui karyanya yang monumental, ihya’ 

ulumuddin, telah meberikan konstribusi utamanya terletak pada penekanan 

hubungan spritual dan etis antara guru (mua’allim) dan murid (muta’allim). Al-

Ghazali memandang guru bukan sekedar penyampai materi melainkan ”dokter 

jiwa” yang bertanggung jawab membentuk karakter sprirtual murid. 

Perspektif Ibn Sina (Avicenna, w 1037), Ibn sina membagi pendidikan 

menjadi beberapa tahap berdasarkan usia dan kesiapan mental.  

Pertama tahap Pra-Sekolah (0-6 tahun) fokus pada pengasuhan fisik, 

pengembangan indra dan bermain. Pendidikan moral dan disisplin harus dimulai 

perlahan usia ini.  

Kedua tahap Sekolah Dasar (6-14 tahun) anak-anak siap untuk pendidikan 

formal. Ibn Sina merekomendasikan kurikulum yang mencakup membaca, 

menulis, agama, syair dan olahraga.  

Ketiga Tahap Pendidikan Lanjutan (14 tahun keatas) pada tahap ini, 

peserta didik diarahkan untuk spesialisasi  sesuai dengan bakat dan minat mereka. 



 
 
 

IQRA: Jurnal Magister Pendidikan Islam 

 

Vol. 5 No. 2, Desember 2025 | 111  

 

 

Ibn sina menekankan pentingnya motivasi intristik dan keadilan dalam pengajaran 

ia menyarankan pemberian hadiah (reward) untuk mendorong kemajuan dan 

menghindari hukuman yang keras, menekankan bahwa hukuman hanya boleh 

diterapkan jika metode nasihat telah gagal total. Pemikiran Ibn Sina ini 

memberikan dasar bagi pendekatan ilmiah dan psikologis dalam teori pendidikan 

Islam.  

Prespektif Ibn Khaldun: kurikulum dan Konteks Sosial. Ibn Khaldun 

(w.1406 M) sejarawan dan sosiolog terkemuka melalui karyanya Al-Muqaddimah, 

menawarkan prespektif teori pendidikan yang bersifat sosilogis dan konstektual. 

Kontribusinya sangat menonjol dalam kritiknya terhadap metode pengajaran dan 

perumusan kurikulum yang relevan dengan perkembangan peradaban. 

Kritik terhadap metode :  

Ibn Khaldun mengkritik metode pengajaran yang berfokus pada 

penghafalan dan indoktrinasi tanpa disertai pemahaman yang mendalam. Ia 

berpendapat bahwa pengajaran harus dilakukan secara bertahap dari yang umum 

menuju yang spesifik dan pengulangan yang teratur.  

Kurikulum dan Sosiologi Pendidikan :  

Ibn khaldun melihat ilmu pengetahuan terbagi menjadi dua kategori 

utama: ilmu Naqliyah (agama, seperti tafsir, Hadist, Fiqih) dan ilmu-ilmu 

’Aqliyah (filsafat, matematika, logika, kedokteran). Ia menekankan bahwa 

relevansi dan prioritas kurikulum harus disesuaikan dengan kebutuhan sosial dan 

ekonomi peradaban. Pandangan ini menempatkan Ibn Khaldun sebagai pionir 

sosiologi pendidikan dalam Islam, yang melihat pendidikan sebagai cerminan dan 

pembentuk peradaban.  

Keterkaitan Normatif-Etis (Al-qur’an, Hadist, dan Al-Ghazali)  

 Inti dari pendidikan Islam adalah Ta’dib (pembentukan adab dan moral), 

sebagaimana terkandung dalam Hadist nabi, ”Tuhanku telah mendidikku 

(addabani), pendidikanku menjadi baik.” konsep etis kemudian dioperasionalkan 

secara filosofis dan struktural oleh Al-Ghazali.  



 
 
 

IQRA: Jurnal Magister Pendidikan Islam 

 

Vol. 5 No. 2, Desember 2025 | 112  

 

 

  Tarbiyah dan etika guru: guru harus berperan sebagai dokter jiwa yang 

berlandaskan kasih sayang, mengikuti teladan Nabi dan tidak mengharapkan 

imbalan duniawi.  

Ilmu dan Amal: al-Ghazali sangat ketat dalam memisahkan ilmu yang 

bermanfaat (’ilm nafi’) dan yang tidak (’ilm ghair nafi’) dengan demikian Al-

Ghazali menyediakan kerangka etis bagi Ta’lim yang diwajibkan oleh Al-Qur’an.  

Implikasi Teori Pendidikan Islam dalam Konteks Kontemporer 

Model Holistik yang berpusat pada adab (Ta’dib Centrality): 

sebagaimana yang digagas oleh Al-Ghazali, pendidikan kontemporer harus 

mengutamakan pembentukan etika digital dan akhlak sosial media sebelum 

transfer kompetisi (Ta’lim).  

Kurikulum Responsive dan Berbasis bakat (The Khaldunian-Sinan 

Model): kurikulum harus menyeimbangkan antara penguatan identitas agama 

(ilmu Naqliyah) dan pengembangan kemampuan teknis (hardskill) dan analitis 

(ilmu Naqliyah) yang dibutuhkan pasar kerja global.  

Metodologi Inovatif dan Berbasis Teladan (Uswah-Based Pedagogy): 

Metode pedidikan modern harus menggabungkan keteladanan (uswah hasanah 

dari Hadist) dengan teknologi. Penggunaan media digital harus berfungsi sebagai 

alat bantu, bukan menggantikan peran guru sebagai murabbi (pengasuh).  

KESIMPULAN 

 Teori pendidikan Islam adalah kerangka pemikiran yang kokoh 

terintegrasi dan holistik, yang bersumber dari tiga pilar utama: Al-Qur’an Hadist 

dan kontribusi Ulama Klasik. Al-Qur’an dan Hadist menyediakan fondasi 

normatif dan filosofis, menetapkan tujuan utama pendidikan sebagai pencapaian 

insan kamil dan penghambaan diri (ubudiyah) melalui proses tarbiyah 

(pengasuhan), ta’lim (pengajaran), dan ta’dib (pembentukan adab). Sumber-

sumber primer ini menegaskan bahwa pendidikan adalah kewajiban universal, 

berlangsung seumur hidup dan menggunakan metode yang fleksibel, terutama 

keteladanan (uswah hasanah). 

Konstribusi ulama klasik kemudian berfungsi sebagai jembatan yang 

mentranformasikan filosofi ini menjadi teori pedagis yang aplikatif. Al-Ghazali 

berfokus pada etika spritual guru-murid, menegaskan bahwa ilmu harus 

didampingi oleh adab dan penyucian jiwa. Ibn Sina memberikan dasar psikologis 



 
 
 

IQRA: Jurnal Magister Pendidikan Islam 

 

Vol. 5 No. 2, Desember 2025 | 113  

 

 

dengan merumuskan tahapan perkembangan peserta didik dan pentingnya 

spesialisasi berdasarkan bakat. Sementara Ibn Khaldun menyajikan pandangan 

sosiologis, menekankan kurikulum yang relevan dengan konteks sosial dan 

mengkritik metode pengajaran pasif. Sintesis antara ajaran sosial dan mengkritik 

rasional-empiris ulama klasik ini menghasilkan teori pendidikan Islam yang tidak 

hanya berorientasi akhirat tetapi juga adaptif terhadap dinamika peradaban dunia.   

 

DAFTAR PUSTAKA 

Anwar, S. 2020. Relevansi Konsep Ta’dib Al-Attas dan Ta’lim dalam Al-
Qur’an terhadap Kurikulum pendidikan Tinggi. Jurnal Pendidikan Islam, 9 (2), 
150-170 

Approach to curriculum Develoment in Islamic instutions. International 
Journal of Islamic Thought, 7 (1), 87-105. 

Hasan, A (2018). Model Pendidikan Karakter dalam Prespektif Hadist Nabi: 
Studi Komparatif Metode Uswah Hasanah dan Ma’izah Hasanah. Jurnal 
Tarbiyatuna, 11 (1) 1-25 

Mufidah, N. (2021) 

Syafi’i, I. (2017) Tinjauan Konsep Perkembangan Peserta Didik dalam 
Prespektif Ibn Sina. Dasar-dasar Psikologi Islam. Jurnal Ilmu Pnedidikan Islam, 8 
(1), 45-60. 

 

 

 

 

 

 


