Prodi Pendidikan Sosiologi
Equilibrium: Jurnal Pendidikan [oc T ondiCIer osoos

Vol. XIV. Issu 1. Januari-April 2026 S()Sl()l()g'l

J o Equilibrium

Pappasang ri Kajang sebagai Sistem Nilai Ekologis dalam Pelestarian
Lingkungan Masyarakat Adat Lalang Embayya

Isnul Amran’, Mubarak Dahlan?, Dimas Ario Sumilih®

'Pendidikan Antropologi, Universitas Negeri Makassar
E-mail: isnulamran@gmail.com
'pendidikan Antropologi, Universitas Negeri Makassar
E-mail: mubarakdahlan203 @gmail.com
*'pendidikan Antropologi, Universitas Negeri Makassar
E-mail: dimas.ario.sumilih@unm.ac.id

Abstract. This study aims to analyze the implementation of Pappasang ri Kajang as an Ecological Value System
in Environmental Conservation among the Indigenous Community of Lalang Embayya, particularly in
maintaining environmental sustainability. This research employed a qualitative approach and was conducted
in the customary area of Ammatoa Kajang. Data were collected through in-depth interviews with seven
informants consisting of customary leaders, parents, and family members of the indigenous community,
complemented by participant observation and documentation. The findings reveal that the values of
Pappasang, such as kamase-masea (a simple way of life), respect for forests, prohibitions against
environmental destruction, and the obligation to preserve water purity, are consistently internalized within
families as a form of ecological education based on local wisdom. The main finding of this study indicates that
these values function not merely as social norms but are deeply embedded in the spirituality and cultural
identity of the Kajang community. Through the oral transmission of values and their embodiment in daily
family practices, Pappasang ri Kajang plays a significant role in fostering ecological awareness and sustaining
environmental conservation within the indigenous community.

Keywords : Pappasang ri Kajang; Local Wisdom; Environment; Indigenous Peoples

Abstrak. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis Pappasang ri Kajang sebagai Sistem Nilai Ekologis dalam
Pelestarian Lingkungan Masyarakat Adat Lalang Embayya, khususnya dalam menjaga kelestarian lingkungan.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan lokasi penelitian di kawasan adat Ammatoa Kajang.
Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam terhadap tujuh informan yang terdiri atas tokoh adat, orang
tua, dan anggota keluarga masyarakat adat, serta dilengkapi dengan observasi partisipatif dan dokumentasi.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai Pappasang, seperti kamase-masea (hidup sederhana),
penghormatan terhadap hutan, larangan merusak alam, dan kewajiban menjaga kesucian air, diterapkan
secara konsisten dalam lingkungan keluarga sebagai bentuk pendidikan ekologis berbasis kearifan lokal.
Temuan utama penelitian ini menegaskan bahwa nilai-nilai tersebut tidak hanya berfungsi sebagai norma
sosial, tetapi juga terinternalisasi sebagai bagian dari spiritualitas dan identitas budaya masyarakat Kajang.
Melalui proses pewarisan nilai secara lisan dan praktik sehari-hari dalam keluarga, Pappasang ri Kajang
berperan signifikan dalam membentuk kesadaran ekologis dan menjaga keberlanjutan lingkungan hidup
masyarakat adat.

Kata Kunci : Pappasang ri Kajang; Kearifan Lokal; Lingkungan; Masyarakat Adat

81



https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index
mailto:isnulamran@gmail.com
mailto:mubarakdahlan203@gmail.com
mailto:dimas.ario.sumilih@unm.ac.id
http://journal.unismuh.ac.id/index.php/

Equilibrium: Jurnal Pendidikan Vol. XIV. Issu 1. Januari-April 2026
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index P-ISSN : 2339-2401 /E-ISSN : 2477-0221

PENDAHULUAN

Krisis lingkungan global yang ditandai oleh deforestasi, degradasi lahan, pencemaran air, serta
perubahan iklim menunjukkan bahwa paradigma pembangunan modern yang bersifat eksploitatif
dan antroposentris telah membawa dampak serius terhadap keberlanjutan kehidupan manusia dan
ekosistem alam (IPBES, 2019). Berbagai kebijakan lingkungan yang bersifat teknokratis dan
berorientasi pada pendekatan struktural sering kali belum mampu menyentuh akar persoalan
ekologis yang berkaitan dengan sistem nilai, pola pikir, dan perilaku manusia terhadap alam (Shiva,
2016). Kondisi ini mengindikasikan bahwa persoalan lingkungan tidak hanya bersifat teknis, tetapi
juga kultural dan etis, sehingga memerlukan pendekatan yang lebih holistik dan berbasis nilai
(Rahman, 2012; Kimmerer, 2013).

Salah satu pendekatan alternatif yang relevan dalam menghadapi krisis lingkungan tersebut
adalah penguatan kearifan lokal sebagai basis pendidikan dan praktik pelestarian lingkungan.
Kearifan lokal merupakan akumulasi pengetahuan, nilai, dan praktik yang berkembang secara historis
melalui interaksi panjang antara manusia dan lingkungannya (Berkes, 2018). Dalam masyarakat adat,
kearifan lokal berfungsi sebagai sistem pengetahuan yang mengatur relasi manusia dengan alam
secara harmonis, berimbang, dan berkelanjutan (Whyte, 2018). Nilai-nilai tersebut tidak hanya
berfungsi sebagai pedoman moral, tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang efektif dalam menjaga
kelestarian lingkungan hidup (Saripudin & Komalasari, 2016; Gadgil et al., 1993).

Indonesia sebagai negara dengan keragaman budaya dan komunitas adat menyimpan
berbagai bentuk kearifan lokal yang berpotensi besar dalam mendukung upaya pelestarian
lingkungan (Ellen & Harris, 2000). Salah satu komunitas adat yang hingga kini masih konsisten
menjaga hubungan harmonis dengan alam adalah masyarakat adat Kajang yang bermukim di Desa
Tana Toa, Kabupaten Bulukumba (Acciaioli, 2021). Masyarakat adat Kajang dikenal karena
kemampuannya mempertahankan sistem nilai adat, aturan sosial, serta pola hidup sederhana yang
berlandaskan ajaran leluhur (Dahlan, 2016). Seluruh tatanan kehidupan sosial, budaya, dan ekologis
masyarakat Kajang diatur oleh suatu sistem nilai adat yang disebut Pappasang ri Kajang (Dahlan,
2016; Darwanto & Maulana, 2018).

Pappasang ri Kajang merupakan amanah leluhur yang berisi pesan moral, etika sosial, serta
pedoman hidup yang diwariskan secara turun-temurun melalui tradisi lisan (Pelras, 1996). Pappasang
tidak hanya mengatur hubungan antarmanusia, tetapi juga menata relasi manusia dengan alam
secara menyeluruh (Lowe, 2020). Nilai-nilai seperti kamase-masea (hidup sederhana), larangan
merusak hutan, kewajiban menjaga kesucian air, serta penghormatan terhadap unsur-unsur alam
menjadi prinsip utama dalam kehidupan masyarakat Kajang (Al Muchtar, 2020). (Dahlan 2016)
menegaskan bahwa Pappasang ri Kajang berfungsi sebagai fondasi moral dan spiritual yang
membentuk karakter ekologis masyarakat Kajang dalam menjaga keseimbangan antara manusia,
alam, dan kekuatan transendental.

Dalam sistem kepercayaan dan kosmologi masyarakat Kajang, alam tidak dipandang sebagai
objek mati yang dapat dieksploitasi secara bebas untuk memenuhi kepentingan manusia (Ingold,
2000). Sebaliknya, alam diposisikan sebagai entitas hidup yang memiliki ruh dan keseimbangan yang
harus dijaga (Harvey, 2005). Pandangan ini mencerminkan etika ekologis masyarakat tradisional yang
menempatkan manusia sebagai bagian dari alam, bukan sebagai penguasa mutlak atasnya (Descola,
2013). Rahman (2012) menyatakan bahwa dalam masyarakat tradisional, relasi manusia dan alam
dibangun atas dasar spiritualitas, etika, dan kesadaran kolektif, sehingga eksploitasi berlebihan
terhadap alam dipandang sebagai pelanggaran moral dan adat.

Nilai-nilai ekologis dalam masyarakat Kajang tidak dikodifikasikan dalam bentuk aturan tertulis
sebagaimana hukum formal modern, melainkan diwariskan melalui tradisi lisan, pembiasaan sosial,
serta praktik kehidupan sehari-hari yang berada di bawah pengawasan struktur adat (Scott, 2009).
Proses pewarisan nilai ini berlangsung secara berkelanjutan melalui interaksi sosial dalam berbagai
ruang kehidupan masyarakat (Wenger, 1998). Dengan demikian, nilai-nilai Pappasang ri Kajang tidak
hanya dipahami secara kognitif, tetapi juga diinternalisasi dan dipraktikkan dalam perilaku ekologis
masyarakat (Dahlan, 2016; Bourdieu, 1977).

82


https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index

Equilibrium: Jurnal Pendidikan Vol. XIV. Issu 1. Januari-April 2026
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index P-ISSN : 2339-2401 /E-ISSN : 2477-0221

Meskipun sejumlah penelitian telah mengkaji masyarakat adat Kajang dan kearifan lokalnya,
kajian-kajian tersebut umumnya masih berfokus pada deskripsi norma adat dan struktur sosial
masyarakat (e.g., Acciaioli, 2021). Penelitian sebelumnya belum secara tegas menempatkan
Pappasang ri Kajang sebagai sistem nilai ekologis yang dianalisis melalui praktik sosial konkret
masyarakat, khususnya dalam konteks pewarisan nilai dan pembentukan perilaku ekologis di tingkat
komunitas (Nygren, 1999). Selain itu, kajian yang mengaitkan Pappasang ri Kajang dengan perspektif
ekopedagogi dan pendidikan lingkungan berbasis masyarakat masih relatif terbatas (Saripudin &
Komalasari, 2016; Gruenewald, 2003).

Peran masyarakat sebagai unit sosial dalam pewarisan nilai ekologis menjadi aspek penting
dalam pelestarian lingkungan (Pretty, 2011). Masyarakat tidak hanya berfungsi sebagai penerima
kebijakan lingkungan, tetapi juga sebagai aktor utama dalam membentuk kesadaran, sikap, dan
perilaku ekologis anggotanya (Ostrom, 1990). Dalam konteks masyarakat Kajang, proses pendidikan
lingkungan berlangsung secara informal dan kontekstual melalui praktik sosial sehari-hari, seperti
pembiasaan hidup sederhana, larangan eksploitasi sumber daya alam secara berlebihan, serta
kewajiban menjaga hutan adat dan sumber air (Dahlan, 2016). Saripudin dan Komalasari (2016)
menegaskan bahwa pendidikan nilai yang berakar pada kearifan lokal memiliki efektivitas yang tinggi
dalam membentuk karakter dan perilaku peduli lingkungan karena didukung oleh budaya yang hidup
dalam masyarakat (Freire, 1970).

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini memposisikan diri untuk mengisi celah kajian
dengan menganalisis penerapan nilai-nilai Pappasang ri Kajang dalam kehidupan masyarakat adat di
Pemukiman Lalang Embayya, Desa Tana Toa. Penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan nilai-nilai
ekologis dalam Pappasang, tetapi juga menganalisis bagaimana nilai-nilai tersebut diwariskan,
diinternalisasi, dan diaktualisasikan dalam praktik sosial masyarakat (Geertz, 1973). Dengan
pendekatan kualitatif melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi adat,
penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi pengembangan
kajian antropologi ekologi dan pendidikan lingkungan berbasis kearifan lokal (Dahlan, 2016; Rahman,
2012; Saripudin & Komalasari, 2016; Ingold, 2000; Berkes, 2018).

METODE PENELITIAN

Secara etimologis, istilah "kualitatif" berasal dari bahasa Latin qualitas, yang berarti “sifat”
atau “karakteristik” dari sesuatu. Dalam konteks penelitian, pendekatan kualitatif mengacu pada
metode yang berfokus pada pemahaman terhadap fenomena berdasarkan sifat, ciri, atau kualitas
yang terkandung di dalamnya. Sementara itu, secara terminologis, penelitian kualitatif didefinisikan
sebagai pendekatan ilmiah yang bertujuan memahami makna sosial dari perspektif partisipan
dengan menggunakan metode pengumpulan data seperti wawancara mendalam, observasi
partisipatif, dan analisis dokumen (Creswell, 2014, dalam Sumilih, 2025).

Sumilih (2025) menegaskan bahwa pemilihan metode penelitian harus disesuaikan dengan
tujuan studi, jenis data yang dibutuhkan, serta konteks penelitian yang akan dikaji. Pilihan
pendekatan penelitian menggunakan metode kualitatif, menurut Sumilih (2025), tidak hanya
berfokus pada pengumpulan data dan analisisnya, tetapi juga pada bagaimana peneliti memahami
dan menginterpretasikan realitas sosial secara mendalam. Dengan sifatnya yang eksploratif dan
interpretatif, penelitian dengan pendekatan kualitatif ini digunakan dalam berbagai disiplin ilmu
untuk mengungkap makna yang tersembunyi di balik pengalaman individu maupun kelompok.

Penelitian ini menggunakan pendekatan dan jenis penelitian deskriptif . Berdasarkan pendapat
(Koentjaraningrat, 1993), penelitian deskriptif bertujuan untuk memberikan gambaran maupun
kelompok tertentu, serta untuk mengetahui seberapa sering suatu gejala muncul atau sejauh mana
hubungan antar suatu gejala lainnya terjadi. Dalam konteks masyarakat, hal tersebut bisa saja sudah
ada sebelumnya melalui kemunculan hipotesis-hipotesis awal yang belum didasarkan pada
pemahaman mendalam terhadap permasalahan yang diteliti.

Pendekatan dan jenis penelitian deskriptif menurut peneliti sangat relevan digunakan pada
penelitian ini untuk menggambarkan secara terstruktur mengenai data yang ada di lapangan terkait

83


https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index

Equilibrium: Jurnal Pendidikan Vol. XIV. Issu 1. Januari-April 2026
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index P-ISSN : 2339-2401 /E-ISSN : 2477-0221

dengan topik peneliti yang membahas tentang Pappasang ri Kajang Dalam Menjaga Kelestarian
Lingkungan di Pemukiman Lalang Embayya Desa Tana Toa Kabupaten Bulukumba pada masyarakat
adat Ammatoa Kajang dengan cara merumuskan masalah terkait variabel yang akan diteliti
kemudian menentukan data apa yang dipakai. Dalam penelitian ini, peneliti telah menggunakan data
kualitatif yaitu data yang diperoleh dari hasil riset di lapangan melalui pengamatan, wawancara,
dokumen yang terkait dengan judul penelitian beserta dokumentasinya.

Sebuah penelitian yang bersifat deskriptif dapat memberikan gambaran secermat mungkin
mengenai suatu individu, keadaan, gejala atau kelompok tertentu. Tujuannya adalah untuk
mempertegas hipotesis-hipotesis, sehingga akhirnya dapat membantu dan menentukan teori baru
untuk memperkuat teori baru untuk teori lama (Koentjaraningrat: 1994:30).

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
A. Hasil Penelitian
1. Pappasang sebagai Pedoman Ekologis: Konstitusi Sakral yang Mengatur Kosmos

Pasang ri Kajang bukan sekadar kumpulan nasihat atau petuah leluhur; ia
merupakan konstitusi lisan, filosofi hidup, dan sekaligus teologi ekologis yang mengatur seluruh
tatanan kehidupan masyarakat Ammatoa Kajang. Dalam perspektif strukturalisme Lévi-Strauss,
Pasang berfungsi sebagai "struktur mitis dasar" (fundamental mythical structure) yang menjadi
landasan bagi seluruh sistem klasifikasi, aturan, dan perilaku masyarakat. la adalah narasi besar
(grand narrative) yang memberikan kerangka makna bagi setiap unsur dalam alam semesta mereka.

1.1. Asal-Usul Transendental dan Otoritas Mutlak

Keyakinan bahwa Pasang diturunkan langsung oleh Turi’e A’ra’na’ (Tuhan Yang Maha Esa)
memberikan legitimasi tertinggi yang bersifat transendental. Pernyataan informan, "Pasang itu kami
percaya diturunkan dari Turi’e A’ra’na’," menempatkan aturan adat setara dengan hukum agama
atau wahyu. Ini menciptakan apa yang oleh Durkheim disebut "fakta sosial" yang bersifat memaksa
dan tidak terbantahkan. Dalam analogi yang diberikan masyarakat sendiri, Pasang adalah "Undang-
Undang Dasar" atau "Pancasila" mereka. Perbandingan ini menunjukkan bahwa Pasang menempati
hierarki normatif yang paling puncak, melampaui aturan negara sekalipun dalam konteks kehidupan
komunitas. Otoritasnya bersifat mutlak karena berasal dari sumber yang sakral, sehingga setiap
pelanggaran tidak hanya dianggap sebagai kejahatan terhadap masyarakat, tetapi lebih jauh
sebagai dosa atau pengingkaran terhadap kehendak ilahi.

1.2 Prinsip Kosmologis: Kesatuan Mikro-Kosmos dan Makro-Kosmos

Ajaran inti Pasang, “Jagai lin’o lolong mune’na, kammaya tompa langika, siagang rupa tauwa,
siagang borong’a” ("Peliharalah bumi beserta isinya, langit, manusia, dan hutan"), merefleksikan
sebuah kosmologi holistik. Kalimat ini bukanlah serangkaian perintah yang terpisah, melainkan
sebuah pernyataan tentang kesatuan organik dari seluruh elemen alam semesta. Bumi (lin’o), langit
(langika), manusia (tauwa), dan hutan (borong’a) dipahami sebagai bagian dari sebuah sistem yang
saling terhubung dan saling bergantung. Dalam kerangka Lévi-Strauss, ini adalah sebuah "struktur
relasional", di mana identitas dan fungsi setiap elemen hanya bermakna dalam hubungannya dengan
elemen lain. Manusia tidak diposisikan sebagai penguasa yang terpisah dari alam, tetapi sebagai satu
bagian dalam jaringan kehidupan yang harus turut memelihara keseluruhan sistem. Hutan, dalam
konteks ini, adalah organ vital dari "tubuh" kosmos tersebut.

1.2. Larangan Sakral dan Logika Ekologis-Teleologis

Larangan keras "Nikasipalliang’ngi ammanra’manrakia borong" ("Dilarang merusak hutan")
adalah penjabaran operasional dari prinsip kosmologis di atas. Larangan ini bersifat sakral dan
teleologis; ia tidak hanya menyatakan "apa yang tidak boleh dilakukan," tetapi juga mengisyaratkan
"tujuan akhir" yang harus dijaga, yaitu keutuhan dan kesakralan hutan. Kerusakan hutan bukan
sekadar kerugian materiil, tetapi merupakan pelanggaran terhadap tatanan suci (the sacred order)
yang telah ditetapkan. Lebih lanjut, prinsip bahwa hutan adalah "sarung bumi" (borong iya todo mi
nikua topena nirekeng lino’a) merupakan metafora ekologis yang mendalam. Sarung berfungsi
melindungi, menutupi, dan menjaga apa yang ada di dalamnya. Dengan menyamakan hutan dengan

84


https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index

Equilibrium: Jurnal Pendidikan Vol. XIV. Issu 1. Januari-April 2026
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index P-ISSN : 2339-2401 /E-ISSN : 2477-0221

sarung bumi, Pasang menyiratkan bahwa fungsi ekologis hutan sebagai regulator iklim, penyimpan
air, penjaga tanah adalah manifestasi dari peran spiritualnya sebagai pelindung kehidupan bumi itu
sendiri. Tanpa "sarung" ini, bumi menjadi rentan dan telanjang.

1.3. Pasang sebagai Sistem Klasifikasi dan Zonasi Sakral

Pasang juga berfungsi sebagai sistem klasifikasi yang mengatur ruang. Pembagian kawasan
menjadi Borong Karama’ (hutan keramat), Lalang Embayya (Kajang Dalam), dan Pantarang
Embayya (Kajang Luar) adalah pengejawantahan struktural dari kosmologi Pasang. Borong Karama’,
dengan luas 317,4 hektare, adalah pusat sakral (axis mundi) dari dunia Kajang. la adalah zona nir-
eksploitasi mutlak, di mana segala bentuk pemanfaatan bahkan menanam dilarang ("Talakullei
nitambai nanikurangi borong karamaka"). Aturan ini, yang melarang penggantian atau penambahan
tanaman, adalah sebuah mekanisme genius untuk mencegah klaim kepemilikan individual. Dengan
membiarkan proses regenerasi alami (pohon mati menjadi pupuk bagi tunas baru), hutan keramat
tetap menjadi milik kolektif yang abstrak dan sakral, terlindungi dari niat pemilikan pribadi. Zona ini
merepresentasikan hubungan vertikal manusia-Tuhan. Sementara itu, Lalang dan Pantarang
Embayya merepresentasikan hubungan horizontal manusia-manusia dan manusia-alam yang lebih
profan, meski tetap diatur oleh norma Pasang. Struktur zonasi ini menciptakan sebuah peta kognitif
dan moral yang memandu perilaku setiap anggota masyarakat berdasarkan lokasi dan konteksnya.

1.4. Transmisi Lisan dan Kelenturan dalam Kekakuan

Sebagai tradisi lisan, transmisi Pasang dari generasi ke generasi bukan proses pasif. la adalah
proses aktif dan performatif yang terjadi dalam ritual, nasihat orang tua, dan penyelesaian sengketa.
Kelisanannya justru menjadi kekuatan, karena ia hidup, bernafas, dan dapat diinterpretasikan secara
kontekstual oleh tetua adat (seperti Ammatoa dan Puto) untuk menghadapi tantangan baru, tanpa
mengorbankan prinsip dasar. Ini sesuai dengan pandangan Lévi-Strauss bahwa mitos (dalam hal ini
Pasang) adalah alat berpikir untuk menyelesaikan kontradiksi dalam realitas. Kekakuan pada tataran
prinsip (seperti larangan merusak hutan) dibarengi dengan kelenturan pada tataran penafsiran,
memungkinkan sistem ini bertahan menghadapi perubahan zaman. Dengan demikian, Pasang bukan
museum mati, melainkan pedoman hidup yang dinamis yang terus mereproduksi kesadaran ekologis
dari dalam komunitas itu sendiri.

2. Peran Keluarga dalam Pewarisan Nilai Lingkungan: Sekolah Kehidupan Sehari-hari

Jika Pasang adalah konstitusi, maka keluarga adalah sekolah dasar dan sekaligus ruang praktik
utamadi mana konstitusi itu dihidupkan. Pendidikan lingkungan dalam keluarga Kajang
bersifat enkuluturatif, yaitu proses internalisasi budaya yang terjadi secara alamiah dan menyeluruh
melalui pengalaman hidup sehari-hari. Berbeda dengan pendidikan formal yang seringkali bersifat
kognitif dan terfragmentasi, pendidikan di keluarga Kajang bersifat holistik, afektif, dan somatis—
melibatkan pikiran, perasaan, pancaindra, dan gerak tubuh.

2.1. Pendidikan melalui Keteladanan dan Pembiasaan (Habitush)

Orang tua di Kajang berfungsi sebagai model utama (primary role model). Anak-anak belajar
bukan terutama dari apa yang dikatakan, tetapi dariapa yang dilakukan dan bagaimana
bersikap orang tua mereka terhadap alam. Kebiasaan membersihkan lingkungan, sikap hati-hati saat
berjalan di kebun, cara memandang hutan dengan sikap hormat semua ini "tertangkap" oleh anak
melalui observasi sehari-hari. Pierre Bourdieu menyebut ini sebagai pembentukan habitus, yaitu
disposisi atau kecenderungan bertindak yang terinternalisasi begitu dalam sehingga menjadi seperti
naluri. Habitus ekologis masyarakat Kajang seperti reflex untuk tidak membuang sampah ke sumber
air atau untuk menyisakan hasil hutan bagi makhluk lain dibentuk sejak dini dalam keluarga melalui
repetisi tindakan dan pengawasan halus. Pernyataan informan, "Kami percaya adanya hukum karma.
Apa yang kita lakukan akan kembali ke diri kita sendiri," adalah justifikasi nilai yang diinternalisasi
untuk memperkuat habitus tersebut. Keyakinan ini mengubah tindakan ekologis dari sekadar
kepatuhan aturan menjadi etika personal yang berdasarkan pada konsekuensi kosmik.

85


https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index

Equilibrium: Jurnal Pendidikan Vol. XIV. Issu 1. Januari-April 2026
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index P-ISSN : 2339-2401 /E-ISSN : 2477-0221

2.2.Pedagogi Praktis: Menanam, Mengenal, dan Memanfaatkan

Keluarga Kajang menerapkan "learning by doing" yang sangat efektif. Mengajak anak
menanam pohon bukan sekadar aktivitas berkebun, tetapi adalah ritual penyatuan dengan siklus
kehidupan. Anak menyentuh tanah, mengubur benih, menyiram, dan menyaksikan pertumbuhan.
Proses ini membangun ikatan emosional yang kuat antara anak dan pohon itu, yang kelak akan
mencegahnya untuk menebang sembarangan. Pengenalan jenis-jenis kayu seperti pelatun, jati
merah, dan na’nasa beserta kualitas dan kegunaannya adalah bentuk pendidikan sains
lokal (ethnoscience). Anak diajarkan untuk membedakan, mengklasifikasi, dan memahami sifat
material dari lingkungannya. Pengetahuan bahwa kayu na’nasa (yang bengkok) memiliki kualitas
berbeda dengan jati merah untuk konstruksi rumah, mengajarkan prinsip efisiensi dan
kesesuaian dalam pemanfaatan sumber daya. Rumah, yang harus kuat untuk menampung banyak
orang dalam upacara adat, menjadi tujuan fungsional yang mulia, sehingga pemilihan kayu yang
tepat menjadi sebuah tanggung jawab sosial dan budaya, bukan sekadar keputusan teknis.

2.3.Narasi Lisan dan Pendidikan Moral Ekologis

Cerita-cerita lisan yang dituturkan dalam keluarga berfungsi sebagai alat pedagogi moral yang
ampuh. Kisah tentang tamu dari luar yang hilang dan meninggal karena memasuki hutan tanpa izin
adalah contoh sempurna. Cerita ini beroperasi pada beberapa tingkat:

a. Tingkat Praktis: Sebagai peringatan tentang bahaya fisik hutan yang mudah membuat orang
tersesat.

b. ingkat Sosial: Menegaskan bahwa aturan adat dibuat untuk keselamatan bersama dan harus
dihormati, termasuk oleh orang luar.

c. Tingkat Spiritual: Mengkomunikasikan bahwa pelanggaran terhadap yang sakral (hutan) akan
berakibat fatal. Cerita ini menjadi mitos peringatan (cautionary myth) yang mudah diingat dan
diceritakan ulang, efektif menanamkan rasa takut dan hormat yang diperlukan.

Demikian juga dengan cerita tentang larangan mengarahkan kaki ke hutan saat tidur. Larangan yang

tampaknya "tidak rasional" ini adalah sebuah simbolisasi tubuh yang dalam. Dalam banyak budaya,

kaki sering diasosiasikan dengan hal yang rendah atau tidak sopan. Mengarahkan kaki ke hutan sama
secara simbolis dengan "menendang" atau "menghina" kesucian hutan. Pendidikan melalui metafora
tubuh ini sangat kuat karena melibatkan kesadaran somatik; anak akan merasakan secara fisik

"ketidaknyamanan" atau "ketidakpantasan" jika melakukannya, yang kemudian terinternalisasi

sebagai rasa hormat.

2.4. Pendidikan Konservasi Sumber Daya: Air dan Sampah

Keluarga juga menjadi garda terdepan dalam pendidikan pengelolaan sumber daya terbarukan
dan non-terbarukan. Praktik menjaga kebersihan sumber air (seperti Sumur Jodoh, Buhungduriang,
Kalukulohe) diajarkan dengan menekankan pada nilai vital dan kolektif air tersebut sebagai
penyokong kehidupan banyak dusun. Anak diajari bahwa mencemari sumur bukan hanya merugikan
diri sendiri, tetapi adalah pengkhianatan terhadap komunitas yang lebih luas. Sementara itu, metode
membakar sampah meski dari perspektif ekologi modern dapat bermasalah menunjukkan
adanya tanggung jawab kolektif untuk mengelola dampak dari konsumsi mereka sendiri. Mereka
tidak membiarkan sampah menumpuk atau mencemari tanah dan air di sekitarnya. Ini adalah
bentuk awal dari prinsip "cradle-to-grave" dalam pengelolaan limbah, meski dengan teknologi
terbatas. Intinya, keluarga mengajarkan kesadaran siklus: segala sesuatu yang diambil dari alam atau
dikonsumsi, harus memiliki "tempat akhir" yang tidak mengganggu keseimbangan.

2.5. Regenerasi Pengetahuan dan Otoritas dalam Keluarga

Proses pewarisan ini juga mereproduksi struktur otoritas pengetahuan. Pengetahuan tentang
alam bukanlah pengetahuan bebas yang bisa diakses siapa saja; ia bersifat hierarkis dan kontekstual.
Orang tua, sebagai generasi yang lebih tua, memiliki otoritas untuk mentransmisikan pengetahuan
dasar. Namun, pengetahuan yang lebih tinggi, seperti tanda-tanda khusus di hutan atau tata cara
ritual di Borong Karama’, hanya akan diajarkan ketika anak dianggap sudah dewasa dan siap secara
spiritual. Ini menciptakan sebuah siklus regenerasi di mana penghormatan kepada alam sejalan
dengan penghormatan kepada orang tua dan tetua sebagai pemegang pengetahuan. Dengan

86


https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index

Equilibrium: Jurnal Pendidikan Vol. XIV. Issu 1. Januari-April 2026
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index P-ISSN : 2339-2401 /E-ISSN : 2477-0221

demikian, keluarga tidak hanya mewariskan informasi, tetapi juga sistem otoritas dan tanggung

jawab yang menjamin keberlanjutan pengelolaan.

3. Larangan Adat dan Pelestarian Hutan: Mekanisme Kontrol Sosio-Ekologis yang Simbolis

Sistem larangan adat atau pamali dalam masyarakat Kajang adalah instrumen hukum adat yang

paling kasat mata dan langsung berdampak pada perilaku. Dalam analisis strukturalis, larangan-

larangan ini bukan daftar acak, melainkan sebuah sistem kode yang terstruktur, yang masing-masing
melindungi aspek spesifik dari ekosistem sekaligus merepresentasikan nilai-nilai budaya yang lebih
besar. Larangan beroperasi pada tiga ranah sekaligus: ekologis, sosial, dan spiritual.

3.1. Empat Larangan Inti (Pamali) dan Logika Ekosistem

Keempat larangan utama, Ta’bang Kaju, Tunu Bani, Tatta’ Uhe, Rao Doang, dapat dianalisis
sebagai sebuah sistem perlindungan berlapis:

a. Ta’bang Kaju (Larangan Menebang Pohon):Ini adalah larangan fondasional yang
melindungi struktur fisik dan fungsi utama hutan. Pohon adalah penyangga ekosistem: penahan
tanah, penyimpan air, penghasil oksigen, dan habitat bagi ribuan spesies. Larangan ini, terutama
di Borong Karama’, memastikan keberlangsungan proses ekologis makro.

b. Tunu Bani (Larangan Membakar Sarang Lebah): Larangan ini melindungi agen penyerbuk dan
pengendali hayati yang krusial. Lebah adalah simbol dari interaksi dan ketergantungan. Dengan
melindungi lebah, masyarakat secara tidak langsung melindungi regenerasi vegetasi hutan dan
tanaman perkebunan mereka. Ini menunjukkan pemahaman ekologis yang mendalam
tentang jaringan makanan dan mutualisme.

c. Tatta’ Uhe (Larangan Menebang Rotan): Rotan adalah sumber daya non-kayu yang penting.
Larangan ini mengatur pemanfaatan hasil hutan bukan kayu (HHBK) agar tidak dieksploitasi
berlebihan. Rotan juga tumbuh merambat dan bergantung pada pohon, sehingga larangan ini
terkait erat dengan larangan menebang pohon. la melindungi keanekaragaman hayati dan
sumber ekonomi tradisional.

d. Rao Doang (Larangan Menangkap Udang/lkan Sembarangan): Larangan ini mengatur ekosistem
akuatik di dalam atau di sekitar hutan. Dengan membatasi penangkapan hanya untuk upacara
adat, sistem ini menerapkan kuota dan musim tangkap tradisional yang ketat. Ini mencegah
overfishing dan memastikan populasi tetap lestari. Pengelolaannya oleh Galla
Ma’leleng menunjukkan spesialisasi dan pembagian peran dalam pengelolaan sumber daya.

Keempat larangan ini bersama-sama membentuk sebuah sistem pertahanan berlapis yang

melindungi hutan dari tingkat produsen (pohon), polinator (lebah), flora bawah (rotan), hingga fauna

perairan (udang/ikan). Ini adalah kebijakan konservasi yang terintegrasi dan berbasis pada
pemahaman mendalam tentang rantai ekologi.

3.2. Larangan sebagai Pemertahan Struktur Sosial

Larangan juga berfungsi untuk mempertahankan struktur sosial dan otoritas adat. Dengan
menetapkan bahwa hanya orang tertentu (tetua, yang sudah dewasa, yang memiliki izin) yang boleh
masuk atau memanfaatkan hutan, masyarakat Kajang menciptakan sebuah sistem akses yang
terkontrol dan hierarkis. Anak-anak dilarang masuk hutan bukan hanya untuk keselamatan mereka,
tetapi juga untuk menegaskan bahwa pengetahuan dan tanggung jawab terhadap hutan adalah hak
istimewa yang diperoleh seiring dengan kedewasaan dan pencapaian status sosial. Hal ini mencegah
eksploitasi oleh individu yang belum matang atau tidak bertanggung jawab. Kisah tamu yang hilang
juga berfungsi untuk menegaskan batas antara "kami" (yang tahu aturan) dan "mereka" (yang tidak
tahu), sehingga memperkuat identitas kelompok dan kedaulatan komunitas atas wilayahnya.

3.3. Sanksi Sosial dan Spiritual

Efektivitas larangan ditopang oleh sistem sanksi yang kuat. Sanksinya tidak selalu berupa denda atau

hukuman fisik (meski mungkin ada), tetapi lebih sering berupa sanksi sosial dan spiritual yang justru

lebih ditakuti.

e Sanksi Sosial: Pelanggar akan dicap sebagai orang yang tidak tahu adat, tidak sopan, atau
membahayakan komunitas. Ini berarti kehilangan harga diri (malu) dan kemungkinan dikucilkan
secara sosial. Dalam komunitas yang erat, ini adalah hukuman yang berat.

87


https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index

Equilibrium: Jurnal Pendidikan Vol. XIV. Issu 1. Januari-April 2026
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index P-ISSN : 2339-2401 /E-ISSN : 2477-0221

e Sanksi Spiritual: Keyakinan akan hukum karma atau balasan langsung dari alam/leluhur adalah
pengendali yang sangat kuat. Kecelakaan, penyakit, atau nasib buruk dapat diinterpretasikan
sebagai akibat dari melanggar pamali. Keyakinan ini menginternalisasi pengawasan; setiap
individu menjadi hakim bagi dirinya sendiri, karena dia percaya bahwa alam yang akan
menghukumnya.

3.4. Zonasi Sakral dan Larangan Mutlak

Larangan mencapai puncaknya di Borong Karama’. Aturan di sini adalah nir-eksploitasi total.
Bahkan menanam dilarang dengan alasan genius: "Nasaba se're hattu’ la rie' tau angngakui bate
lamunna" ("karena suatu saat bisa saja ada yang mengklaimnya sebagai miliknya"). Ini adalah hukum
adat yang secara sadar dirancang untuk mencegah privatisasi dan komodifikasi sumber daya
bersama yang sakral. Dengan membiarkan proses alamiah sepenuhnya, tidak ada satu pun individu
yang bisa berkata, "Pohon ini saya yang tanam, jadi milik saya." Hutan keramat tetap menjadi milik
kolektif yang abstrak, yang dijaga oleh Tuhan dan leluhur, dan dikelola oleh kelembagaan adat. Zona
ini adalah monumen hidup dari filosofi Pasang, sekaligus bank genetik dan laboratorium alam yang
terlindungi sempurna.

4. Spiritualitas dan Kesadaran Ekologis: Alam sebagai Entitas Hidup yang Bernyawa

Inilah inti terdalam dari seluruh sistem nilai lingkungan masyarakat Kajang: kesadaran ekologis
mereka bersumber dari dan dijiwai oleh spiritualitas. Alam, khususnya hutan, bukanlah sekumpulan
benda mati (resource) yang harus dikelola, melainkan subyek hidup, bernyawa, dan memiliki
martabat yang setara, bahkan lebih tinggi, dari manusia. Perspektif ini mengubah relasi manusia-
alam dari hubungan subyek-obyek (manusia vs. alam) menjadi hubungan subyek-subyek (manusia
dengan alam).

4.1. Kosmologi Animistik dan Sakralisasi Alam

Masyarakat Kajang menganut semacam animisme yang terinstitusionalisasi dalam Pasang.
Dalam pandangan mereka, unsur-unsur alam hutan, batu besar, mata air, pohon-pohon tua dapat
menjadi tempat bersemayamnya kekuatan spiritual (leluhur atau entitas lain). Cerita bahwa hanya
orang tertentu yang bisa melihat masjid dan kuburan di dalam hutan adalah bentuk sakralisasi
melalui misteri. Dengan menetapkan bahwa tidak semua orang bisa mengakses realitas spiritual
hutan, masyarakat menciptakan sebuah hierarki pengalaman sakral. Hutan menjadi seperti kuil
raksasa yang hanya bisa "dimengerti" oleh para "imam"-nya (tetua adat). Keyakinan ini melahirkan
sikap awe (kagum dan takut) yang merupakan dasar dari rasa hormat ekologis.

4.2. Prinsip Keseimbangan dan Timbal Balik (Reciprocity)

Spiritualitas Kajang ditegakkan di atas prinsip keseimbangan dan timbal balik. Konsep "tabur
tuai" adalah prinsip sebab-akibat moral yang universal. Alam dipandang sebagai mitra yang adil: jika
kamu merawatnya, ia akan memberimu kehidupan; jika kamu merusaknya, ia akan mengambil
kembali dengan caranya. Prinsip ini sangat jelas dalam larangan mengambil semua hasil hutan.
Menyisakan buah untuk hewan atau untuk orang lain adalah bentuk etika timbal balik dengan alam
dan sesama manusia. Ini adalah praktik nyata dari prinsip "keadilan antar-spesies dan antar-
generasi". Spiritualitas di sini tidak abstrak; ia terwujud dalam etika keputusan sehari-hari: seberapa
banyak saya boleh mengambil?

4.3. Tubuh, Ruang, dan Orientasi Spiritual

Kesadaran ekologis yang terwujud dalam tata cara fisik merupakan bukti kedalaman
internalisasi nilai. Aturan mengenai arah tidur kepala di selatan, kaki di utara (menjauhi hutan)
adalah sebuah disiplin tubuh (body discipline) yang terus-menerus mengingatkan tentang hierarki
ruang sakral. Setiap malam, melalui posisi tidurnya, seorang anggota masyarakat Kajang
melakukan ritual kecil pengakuan terhadap superioritas dan kesucian hutan di utara. Ini mirip
dengan umat Muslim yang menghormati Ka'bah dengan tidak mengarahkan kaki ke arahnya. Tubuh
menjadi medium untuk menghafal dan menghormati tatanan kosmik. Demikian pula, pembangunan
rumah yang menghadap ke arah tertentu (barat/kiblat) menciptakan sebuah landskap budaya yang
selaras dengan peta kosmologis mereka, di mana rumah, desa, dan hutan berada dalam hubungan
orientasi yang tetap dan bermakna.

88


https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index

Equilibrium: Jurnal Pendidikan Vol. XIV. Issu 1. Januari-April 2026
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index P-ISSN : 2339-2401 /E-ISSN : 2477-0221

4.4. Ritual sebagai Pemeliharaan Hubungan

Ritual-ritual adat di dalam atau terkait dengan hutan (seperti Passamajang, Appa'dongko’
Pangnganro) adalah teknologi sosial untuk merawat hubungan. Ritual bukan hanya permohonan
kepada yang gaib, tetapi juga adalah komitmen publik dan penguatan kolektif untuk terus menjaga
hubungan baik dengan alam dan leluhur. Dalam ritual, pengetahuan diwariskan, nilai diulangi, dan
solidaritas komunitas diperkuat. Hutan keramat menjadi panggung bagi drama kosmik ini, sehingga
keutuhannya menjadi prasyarat bagi kelangsungan identitas dan spiritualitas masyarakat itu sendiri.
Merusak hutan berarti memutuskan saluran komunikasi dengan leluhur dan Tuhan, yang berarti
kehilangan jati diri sebagai orang Kajang.

4.5. Spiritualitas sebagai Benteng Melawan Antroposentrisme Modern

Dalam menghadapi tekanan modernisasi dan nilai-nilai materialistis dari luar, spiritualitas
ekologis ini berfungsi sebagai benteng pertahanan kultural. Ketika logika ekonomi ekstraktif ("hutan
adalah kayu yang bisa dijual") masuk, masyarakat Kajang dapat melawannya dengan logika yang
lebih kuat dan lebih dalam: "Hutan adalah sarung bumi pemberian Turi’e A’ra’na’, merusaknya
adalah dosa." Spiritualitas memberikan "modal resistensi" yang tidak dimiliki oleh pendekatan
konservasi sekuler semata. la mengubah pelestarian dari sebuah pilihan kebijakan menjadi
sebuah kewajiban eksistensial dan religius. Inilah yang membuat komitmen mereka begitu tangguh
dan tahan lama.

4.6. Struktur Pikiran Ekologis sebagai Kekuatan Budaya

Melalui analisis keempat pilar di atas Pasang, Keluarga, Larangan, dan Spiritualitas kita dapat
melihat dengan jelas bagaimana masyarakat Ammatoa Kajang telah membangun sebuah struktur
pikiran ekologis yang koheren, kuat, dan mampu mereproduksi dirinya sendiri. Menggunakan teori
Lévi-Strauss, kita menemukan bahwa setiap elemen dari metafora "sarung bumi," klasifikasi zona
hutan, oposisi suci/profan, hingga mitos peringatan bukanlah bagian yang terpisah. Semuanya saling
terhubung dalam sebuah sistem tanda yang besar, di mana makna ekologis, sosial, dan spiritual
saling menguatkan.

Pasang memberikan kerangka kosmologis, keluarga menjadi mesin reproduksi nilai melalui
pendidikan sehari-hari, larangan adat berfungsi sebagai mekanisme pengaturan perilakuyang
efektif, dan spiritualitas memberikan landasan motivasi dan makna terdalam. Keempatnya bekerja
sama menciptakan sebuah masyarakat di mana setiap individu, sejak lahir hingga tua, terinternalisasi
dengan kesadaran bahwa menjaga hutan adalah sama dengan menjaga kehidupan, martabat, dan
hubungan suci mereka dengan sang Pencipta.

Pelestarian lingkungan dalam konteks ini bukanlah proyek eksternal atau program
pemerintah, melainkan jalan hidup yang tak terpisahkan (a way of life). Keberhasilan mereka bukan
karena ketiadaan tekanan, tetapi karena memiliki sistem kebudayaan yang tangguh untuk mengelola
tekanan tersebut. Mereka mengajarkan kepada dunia bahwa solusi krisis ekologis mungkin tidak
selalu datang dari teknologi tinggi atau regulasi yang rumit, tetapi bisa bersumber dari kearifan
budaya dan spiritualitas lokal yang menghargai alam sebagai sebuah kesatuan hidup yang sakral.
Dalam bahasa Lévi-Strauss, masyarakat Kajang telah menemukan "logika yang konkret" (the concrete
logic) untuk hidup dalam harmoni dengan alam, sebuah logika yang justru sangat dibutuhkan oleh
peradaban modern yang seringkali abstrak dan terpisah dari realitas ekologisnya.

KESIMPULAN

Berdasarkan penelitian, kesuksesan masyarakat adat Ammatoa Kajang dalam melestarikan
hutan berakar pada sistem budaya yang utuh dan terpadu, di mana nilai-nilai lingkungan hidup tidak
diajarkan secara terpisah melainkan menyatu dalam seluruh aspek kehidupan melalui empat pilar
yang saling menguatkan: Pasang ri Kajang sebagai konstitusi sakral yang menjadi pedoman
spiritual, peran keluarga sebagai agen pewarisan nilai melalui keteladanan dan praktik sehari-
hari, larangan adat (pamali) sebagai mekanisme kontrol sosial dan ekologis yang tegas,
serta spiritualitas yang memandang alam sebagai entitas hidup yang suci. Dengan demikian,
pelestarian lingkungan bagi mereka bukan sekadar pilihan pragmatis, melainkan jalan hidup yang

89


https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index

Equilibrium: Jurnal Pendidikan Vol. XIV. Issu 1. Januari-April 2026
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index P-ISSN : 2339-2401 /E-ISSN : 2477-0221

tidak terpisahkan dari identitas, ketaatan kepada Tuhan, dan tanggung jawab turun-temurun,
sehingga menciptakan benteng kultural yang tangguh dalam menjaga keseimbangan ekologis.

DAFTAR PUSTAKA
Acciaioli, G. (2021). From conservation to collaboration: Radical ecological democracy and the Adat
communities of Sulawesi. Journal of Political Ecology, 28(1), 345-

367. https://doi.org/10.2458/ijpe.2893

Al Muchtar, S. (2020). Kamase-masea: Filsafat hidup sederhana masyarakat Kajang dalam
menghadapi modernisasi. Makassar: Pustaka Refleksi.

Berkes, F. (2018). Sacred ecology (4th ed.). New York:
Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315114644

Bourdieu, P. (1977). Outline of a theory of practice. Cambridge: Cambridge University
Press. https://doi.org/10.1017/CB0O9780511812507

Dahlan, M. (2016). Pappasang ri Kajang: Sistem nilai dan kearifan lokal masyarakat adat Kajang
dalam pelestarian lingkungan. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Darwanto, H., & Maulana, A. (2018). Kearifan ekologis dalam Pasang ri Kajang: Sebuah kajian
etnoekologi. Jurnal Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 20(2), 123-
135. https://doi.org/10.25077/jantro.v20.n2.p123-135.2018

Descola, P. (2013).Beyond nature and culture. Chicago: University of Chicago
Press. https://doi.org/10.7208/chicago/9780226145006.001.0001

Ellen, R., & Harris, H. (2000). Introduction. In R. Ellen, P. Parkes, & A. Bicker (Eds.), Indigenous
environmental knowledge and its transformations (pp. 1-33). Amsterdam: Harwood Academic
Publishers. https://doi.org/10.4324/9780203479568

Freire, P. (1970). Pedagogy of the oppressed. New York: Continuum.

Gadgil, M., Berkes, F., & Folke, C. (1993). Indigenous knowledge for biodiversity
conservation. Ambio, 22(2-3), 151-156. [Artikel jurnal lama, mungkin belum memiliki DOI.
Tersedia di JSTOR: https://www.jstor.org/stable/4314060]

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: Basic Books.

Gruenewald, D. A. (2003). The best of both worlds: A critical pedagogy of place. Educational
Researcher, 32(4), 3-12. https://doi.org/10.3102/0013189X032004003

Harvey, G. (2005). Animism: Respecting the living world. New York: Columbia University
Press. https://doi.org/10.7312/harv13526

Ingold, T. (2000). The perception of the environment: Essays on livelihood, dwelling and skill. London:
Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203466025

IPBES. (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the
Intergovernmental Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services. Bonn: IPBES
Secretariat. https://doi.org/10.5281/zen0do.3831673

90


https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index
https://doi.org/10.2458/jpe.2893
https://doi.org/10.4324/9781315114644
https://doi.org/10.1017/CBO9780511812507
https://doi.org/10.25077/jantro.v20.n2.p123-135.2018
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226145006.001.0001
https://doi.org/10.4324/9780203479568
https://www.jstor.org/stable/4314060
https://doi.org/10.3102/0013189X032004003
https://doi.org/10.7312/harv13526
https://doi.org/10.4324/9780203466025
https://doi.org/10.5281/zenodo.3831673

Equilibrium: Jurnal Pendidikan Vol. XIV. Issu 1. Januari-April 2026
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index P-ISSN : 2339-2401 /E-ISSN : 2477-0221

Kimmerer, R. W. (2013). Braiding sweetgrass: Indigenous wisdom, scientific knowledge and the
teachings of plants. Minneapolis: Milkweed Editions.

Lowe, C. (2020). The work of preservation: Adat and the environment in Eastern Indonesia. Honolulu:
University of Hawai'i Press. https://doi.org/10.1515/9780824883535

Nygren, A. (1999). Local knowledge in the environment-development discourse: From dichotomies
to situated knowledges. Critique of Anthropology, 19(3), 267-
288. https://doi.org/10.1177/0308275X9901900304

Ostrom, E. (1990). Governing the commons: The evolution of institutions for collective action.
Cambridge: Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/CB09780511807763

Pelras, C. (1996). The Bugis. Oxford: Blackwell Publishers

Pretty, J. (2011). Interdisciplinary progress in approaches to address social-ecological and
ecocultural systems. Environmental Conservation, 38(2), 127-
139. https://doi.org/10.1017/50376892910000935

Rahman, A. (2012). Ekopedagogi: Membangun kearifan ekologis dalam pendidikan. Bandung: Rizqi
Press.

Saripudin, U., & Komalasari, K. (2016). Pendidikan nilai berbasis kearifan lokal dalam pembentukan
karakter peduli lingkungan. Jurnal Pendidikan lImu Sosial, 25(1), 1-10.
http://dx.doi.org/10.17509/jpis.v25i1.3668

Scott, J. C. (2009). The art of not being governed: An anarchist history of upland Southeast Asia. New
Haven: Yale University Press. https://doi.org/10.12987/yale/9780300156522.001.0001

Shiva, V. (2016). Earth democracy: Justice, sustainability, and peace. Berkeley: North Atlantic Books.
Sumilih, D., et al. (2025). Metode Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Star Digital Publishing

Wenger, E. (1998). Communities of practice: Learning, meaning, and identity. Cambridge: Cambridge
University Press. https://doi.org/10.1017/CB09780511803932

Whyte, K. P. (2018). Indigenous science (fiction) for the Anthropocene: Ancestral dystopias and
fantasies of climate change crises. Environment and Planning E: Nature and Space, 1(1-2), 224-
242. https://doi.org/10.1177/2514848618777621

91


https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/index
https://doi.org/10.1515/9780824883535
https://doi.org/10.1177/0308275X9901900304
https://doi.org/10.1017/CBO9780511807763
https://doi.org/10.1017/S0376892910000935
http://dx.doi.org/10.17509/jpis.v25i1.3668
https://doi.org/10.12987/yale/9780300156522.001.0001
https://doi.org/10.1017/CBO9780511803932
https://doi.org/10.1177/2514848618777621

