Al Urwatul Wutsqa: Kajian Pendidikan Islam
ISSN: 2775-4855

Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/alurwatul

INTEGRASI NILAI PENDIDIKAN ISLAM DALAM PENGEMBANGAN SISTEM
KEUANGAN SYARIAH

Hurriah Ali Hasan

Universitas Muhammadiyah Makassar
E-mail Correspondent: hurriahalihasan@unismuh.ac.id

Abstrak

Perkembangan sistem keuangan syariah yang pesat dalam dua dekade terakhir belum
sepenuhnya diimbangi oleh internalisasi nilai-nilai normatif Islam dalam praktik dan perilaku
ekonomi. Dalam banyak kasus, keuangan syariah masih dipahami secara formalistik dan
prosedural, sehingga berpotensi melahirkan praktik pseudo-syariah yang menjauh dari tujuan
etis dan kemaslahatan. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis peran strategis pendidikan
Islam dalam mengintegrasikan nilai-nilai etika dan moral ke dalam pengembangan sistem
keuangan syariah yang berkelanjutan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan desain studi konseptual-normatif melalui kajian kepustakaan terhadap literatur klasik
dan kontemporer, dokumen kebijakan, serta hasil penelitian terdahulu yang relevan. Analisis
data dilakukan dengan pendekatan analisis isi dan tematik, dengan menjadikan magqasid al-
shari‘ah sebagai kerangka integratif dalam menjembatani nilai pendidikan Islam dan praktik
keuangan syariah. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam—melalui internalisasi
nilai tarbiyah, ta‘'lim, dan ta’dib—memiliki peran fundamental dalam membentuk literasi, etika,
dan perilaku keuangan syariah yang adil, amanah, dan berorientasi pada kemaslahatan.
Integrasi nilai pendidikan Islam tidak hanya memperkuat legitimasi moral sistem keuangan
syariah, tetapi juga berimplikasi pada pengembangan produk, tata kelola kelembagaan, serta
peningkatan kepercayaan dan inklusi keuangan. Artikel ini menegaskan bahwa pendidikan
Islam merupakan fondasi strategis bagi pembangunan sistem keuangan syariah yang etis,
inklusif, dan berkelanjutan di tengah dinamika modernisasi dan digitalisasi keuangan.

Kata kunci: Pendidikan Islam, Keuangan syariah, Maqasid al-shari‘ah, Etika ekonomi, Literasi
keuangan.

Abstract

INTEGRATION OF ISLAMIC EDUCATION VALUES
IN THE DEVELOPMENT OF THE SHARIA FINANCIAL SYSTEM

The rapid development of the Islamic financial system in the last two decades has not been fully
offset by the internalization of Islamic normative values in economic practices and behavior. In
many cases, Islamic finance is still understood formalistically and procedurally, thus potentially

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 56


https://journal.unismuh.ac.id/index.php/alurwatul

Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah

giving birth to pseudo-sharia practices that move away from ethical goals and benefits. This
article aims to analyze the strategic role of Islamic education in integrating ethical and moral
values into the sustainable development of the Islamic financial system. This study uses a
qualitative approach with a conceptual-normative study design through a literature review of
classical and contemporary literature, policy documents, and relevant previous research results.
Data analysis was carried out with a content and thematic analysis approach, by using maqasid
al-shari'ah as an integrative framework in bridging the value of Islamic education and Islamic
finance practices. The results of the study show that Islamic education—through the
internalization of the values of tarbiyah, ta'lim, and ta'dib—has a fundamental role in shaping
fair, trustworthy, and benefit-oriented Islamic financial literacy, ethics, and behavior. The
integration of Islamic educational values not only strengthens the moral legitimacy of the
Islamic financial system, but also has implications for product development, institutional
governance, and increased trust and financial inclusion. This article emphasizes that Islamic
education is a strategic foundation for the development of an ethical, inclusive, and sustainable
Islamic financial system in the midst of the dynamics of financial modernization and
digitalization.

Keywords: Islamic education, Islamic finance, Maqasid al-shari'ah, Economic ethics, Financial
literacy

PENDAHULUAN

Perkembangan sistem keuangan syariah dalam dua dekade terakhir, telah
menunjukkan peningkatan yang signifikan, baik di tingkat global maupun nasional.
Keuangan syariah tidak lagi diposisikan sebagai alternatif marginal, melainkan telah
berkembang menjadi bagian integral dari sistem keuangan modern yang mencakup
perbankan, pasar modal, asuransi, serta keuangan sosial Islam seperti zakat dan wakaf.
Pertumbuhan ini didorong oleh meningkatnya kesadaran masyarakat terhadap prinsip
keuangan berbasis nilai, keadilan distributif, dan stabilitas sistemik, terutama pasca krisis
keuangan global yang menyoroti kelemahan sistem keuangan konvensional yang spekulatif
(Wijayanto, 2023). Secara global, keuangan syariah juga semakin diterima lintas negara
dan lintas budaya, tidak terbatas pada masyarakat Muslim semata, tetapi sebagai sistem
etis yang relevan dengan agenda keberlanjutan dan inklusi keuangan.

Di Indonesia, perkembangan keuangan syariah tercermin dari meningkatnya aset
lembaga keuangan syariah, bertambahnya ragam produk dan layanan, serta semakin
kuatnya dukungan regulasi dan kebijakan negara. Namun pesatnya pertumbuhan
institusional tersebut belum sepenuhnya diiringi oleh pendalaman nilai dan pemahaman
substantif masyarakat terhadap prinsip-prinsip keuangan syariah ((Rosyati et al., 2024).
Praktik keuangan syariah masih sering dipersepsikan sebatas substitusi teknis dari sistem

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 57



Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah

konvensional, tanpa internalisasi nilai etika, keadilan, dan tanggung jawab sosial yang
menjadi ruh utamanya (Soemitra et al, 2021). Kondisi ini menunjukkan bahwa
keberlanjutan perkembangan keuangan syariah tidak hanya ditentukan oleh aspek
regulatif dan inovasi produk, tetapi sangat bergantung pada penguatan fondasi nilai
melalui pendidikan yang sistematis dan berkelanjutan.

Meskipun sistem keuangan syariah mengalami pertumbuhan yang pesat,
perkembangan tersebut diiringi oleh tantangan serius pada dimensi etika, literasi, dan
pemahaman substantif (Jaya et al., 2021). Dalam praktiknya, keuangan syariah sering
direduksi menjadi sekadar kepatuhan formal terhadap akad dan fatwa, sementara nilai-
nilai etika yang bersifat substansial—seperti keadilan, amanah, dan orientasi
kemaslahatan—belum sepenuhnya terinternalisasi dalam perilaku pelaku industri maupun
pengguna layanan (Siregar et al., 2023). Kondisi ini berpotensi melahirkan praktik pseudo-
syariah, yakni aktivitas keuangan yang secara kontraktual memenuhi ketentuan syariah,
tetapi secara moral dan sosial belum mencerminkan tujuan hakiki keuangan Islam.
Tantangan etika ini semakin kompleks di tengah tekanan kompetisi industri dan tuntutan
efisiensi pasar.

Di sisi lain, tingkat literasi keuangan syariah masyarakat masih relatif rendah dan
cenderung bersifat normatif, terbatas pada pengetahuan simbolik tentang larangan riba
atau penggunaan istilah Arab dalam produk keuangan (Faizi et al., 2022). Pemahaman yang
dangkal tersebut berdampak pada rendahnya kemampuan masyarakat dalam menilai
risiko, manfaat, dan implikasi sosial dari produk keuangan syariah yang mereka gunakan.
Akibatnya, kepercayaan terhadap sistem keuangan syariah menjadi rapuh dan mudah
terdistorsi oleh persepsi negatif maupun praktik yang menyimpang. Tantangan literasi dan
pemahaman substantif ini menegaskan bahwa penguatan keuangan syariah tidak cukup
dilakukan melalui inovasi produk dan regulasi semata, tetapi memerlukan pendekatan
pendidikan yang mampu menanamkan nilai, pengetahuan, dan kesadaran etis secara
komprehensif dan berkelanjutan (Alief & Lugman, 2024).

Pesatnya perkembangan industri keuangan syariah belum sepenuhnya diikuti oleh
keselarasan antara praktik operasional dan nilai-nilai normatif Islam. Dalam banyak kasus,
penerapan prinsip syariah masih bersifat prosedural dan legal-formal, berfokus pada
kepatuhan terhadap struktur akad dan regulasi, sementara dimensi etik dan tujuan moral
yang lebih luas cenderung terpinggirkan (Pertiwi & Herianingrum, 2024). Akibatnya,
keuangan syariah berisiko mengalami formalisasi nilai, di mana aspek syariah lebih
menonjol dibandingkan substansi keadilan, kejujuran, dan tanggung jawab sosial
Kesenjangan ini menunjukkan bahwa kepatuhan hukum syariah tidak selalu berbanding
lurus dengan pencapaian tujuan normatif Islam dalam praktik ekonomi.

Ketidaksinkronan antara praktik dan nilai normatif tersebut mencerminkan
lemahnya proses internalisasi nilai [slam dalam pengembangan sumber daya manusia dan
budaya kelembagaan keuangan syariah. Orientasi pada pertumbuhan aset dan efisiensi
bisnis sering kali mendominasi pengambilan keputusan, sehingga menggeser fokus dari

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 58



Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah

pencapaian kemaslahatan publik dan pemerataan kesejahteraan (Cupian et al., 2020).
Kondisi ini berpotensi menurunkan legitimasi moral keuangan syariah di mata masyarakat
dan menghambat perannya sebagai instrumen transformasi sosial. Oleh karena itu, untuk
menjembatani kesenjangan antara praktik keuangan syariah dan nilai normatif Islam,
diperlukan pendekatan yang lebih fundamental. Salah satunya adalah melalui penguatan
pendidikan Islam yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga pembentukan
etika dan kesadaran moral dalam aktivitas ekonomi.

Adanya kesenjangan antara praktik keuangan syariah dan nilai normatif Islam,
sehingga pendidikan Islam memiliki posisi strategis sebagai fondasi utama pembentukan
nilai dan etika ekonomi (Hafizd, 2022). Pendidikan Islam tidak semata berorientasi pada
transfer pengetahuan keagamaan, tetapi bertujuan membentuk kesadaran moral, karakter,
dan tanggung jawab sosial individu dalam seluruh aspek kehidupan, termasuk aktivitas
ekonomi dan keuangan (Romlah & Rusdi, 2023). Melalui internalisasi nilai-nilai seperti
keadilan (‘adl), amanah, kejujuran, dan kemaslahatan, pendidikan Islam berperan dalam
membangun kerangka berpikir yang menempatkan aktivitas keuangan sebagai bagian dari
ibadah dan kontribusi sosial, bukan sekadar aktivitas transaksional yang berorientasi pada
keuntungan.

Pentingnya pendidikan Islam semakin menguat di tengah semakin kompleksnya
sistem keuangan modern yang ditandai dengan inovasi produk, digitalisasi, dan dinamika
pasar yang cepat. Tanpa fondasi nilai yang kuat, perkembangan keuangan syariah berisiko
terjebak pada pendekatan teknis dan simbolik yang menjauh dari tujuan hakikinya
(Norrahman, 2023). Pendidikan Islam, baik melalui jalur formal, nonformal, maupun
informal, menjadi instrumen kunci untuk menjembatani norma dan praktik dengan
menanamkan pemahaman substantif tentang prinsip keuangan syariah sejak dini dan
secara berkelanjutan. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai
pelengkap sistem keuangan syariah, tetapi sebagai prasyarat fundamental bagi
terwujudnya sistem keuangan syariah yang etis, berkelanjutan, dan berorientasi pada
kemaslahatan umat.

Berdasarkan penjelasan di atas, maka penelitian ini penting untuk mengkaji
mekanisme integrasi nilai pendidikan Islam dapat diterapkan dalam penguatan literasi,
etika, dan perilaku keuangan syariah, serta menilai peran pendidikan Islam sebagai fondasi
dalam membangun sistem keuangan syariah yang etis, berkelanjutan, dan berorientasi
pada kemaslahatan.

TINJAUAN PUSTAKA
A. Konsep Pendidikan Islam

Pendidikan Islam memiliki tujuan holistik yang mencakup pengembangan manusia
secara utuh melalui konsep tarbiyah, ta'lim, dan ta’dib. Tarbiyah menekankan proses
pembinaan dan pengembangan potensi fitrah manusia secara berkelanjutan, baik aspek

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 59



Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah

spiritual, intelektual, maupun sosial, sehingga individu mampu menjalani kehidupan secara
seimbang (Dana, 2020). Ta'lim berorientasi pada proses transfer dan penguasaan ilmu
pengetahuan yang benar dan bermanfaat, termasuk pemahaman terhadap hukum dan
prinsip-prinsip mu‘amalah dalam Islam. Sementara itu, ta’dib menekankan pembentukan
adab dan kesadaran moral, yaitu kemampuan menempatkan sesuatu secara proporsional
sesuai dengan nilai-nilai ilahiah (Khafiyya, 2023). Ketiga tujuan ini menunjukkan bahwa
pendidikan Islam tidak sekadar bertujuan mencetak individu yang berpengetahuan, tetapi
membentuk manusia berkarakter yang mampu mengintegrasikan ilmu, iman, dan etika
dalam kehidupan sosial dan ekonomi.

Sebagai sebuah sistem nilai, pendidikan Islam berperan strategis dalam membentuk
karakter dan etika sosial individu dalam bermasyarakat. Pendidikan Islam menanamkan
kesadaran bahwa setiap tindakan manusia, termasuk aktivitas ekonomi dan keuangan,
memiliki dimensi moral dan pertanggungjawaban spiritual (Muhibban & Munir, 2023).
Melalui proses pendidikan yang berkesinambungan, individu diarahkan untuk
menginternalisasi sikap jujur, bertanggung jawab, moderat, dan berorientasi pada
kepentingan bersama (Mubarok & Yusuf, 2024). Pada bidang sosial, pendidikan Islam
mendorong terbentuknya etika kolektif yang menolak praktik eksploitatif, manipulatif, dan
merugikan pihak lain. Dengan demikian, pendidikan Islam berfungsi sebagai instrumen
sosial yang membentuk perilaku ekonomi yang etis dan berkeadilan, bukan semata-mata
sebagai transmisi doktrin keagamaan.

Nilai-nilai utama dalam pendidikan Islam—seperti keadilan (‘adl), amanah,
maslahah, dan tanggung jawab sosial—merupakan fondasi normatif yang relevan dalam
pengembangan sistem keuangan syariah (Amsari et al., 2024). Keadilan menuntut adanya
keseimbangan hak dan kewajiban serta penolakan terhadap segala bentuk ketimpangan
dan eksploitasi. Amanah menekankan integritas dan akuntabilitas dalam pengelolaan
sumber daya dan transaksi keuangan (Mahardika et al., 2022). Konsep maslahah
mengarahkan aktivitas ekonomi agar menghasilkan manfaat yang luas bagi individu dan
masyarakat, bukan sekadar keuntungan material (Muhibban & Munir, 2023). Sementara
itu, tanggung jawab sosial menegaskan bahwa aktivitas keuangan harus berkontribusi
pada kesejahteraan kolektif dan pembangunan berkelanjutan. Internaliasi nilai-nilai ini
melalui pendidikan Islam menjadi prasyarat penting bagi terbentuknya perilaku keuangan
syariah yang etis, inklusif, dan berorientasi pada tujuan kemanusiaan.

B. Sistem Keuangan Syariah

Sistem keuangan syariah dibangun di atas prinsip-prinsip normatif yang bersumber
dari Al-Qur’an, Sunnah, dan figh mu‘amalah, dengan penekanan utama pada larangan riba,
gharar, dan maysir (Rahmawati et al., 2024). Larangan riba bertujuan mencegah praktik
pengambilan keuntungan yang bersifat eksploitatif dan tidak seimbang, sekaligus
mendorong mekanisme pembagian risiko yang adil melalui skema kemitraan (Syibly &
Purwanto, 2021). Gharar merujuk pada ketidakpastian yang berlebihan dalam akad dan

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 60



Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah

transaksi, yang dapat menimbulkan ketidakadilan serta asimetri informasi antar pihak
(Awaluddin et al., 2020). Sementara itu, maysir berkaitan dengan aktivitas spekulatif dan
perjudian yang mengandalkan untung-untungan tanpa dasar aktivitas produktif (Kristianti,
2020). Ketiga larangan tersebut menegaskan bahwa keuangan syariah tidak semata
mengatur aspek legal transaksi, tetapi bertujuan menciptakan sistem keuangan yang stabil,
transparan, dan berkeadilan.

Berbeda dengan sistem keuangan yang berorientasi pada keuntungan finansial
semata, keuangan syariah memiliki karakteristik sebagai sistem berbasis nilai (value-based
financial system). Orientasi nilai ini tercermin dalam penekanan pada keterkaitan antara
aktivitas keuangan dan sektor riil, prinsip keadilan distributif, serta tanggung jawab sosial
(Jalil & Hamzah, 2020). Keuangan syariah memandang uang bukan sebagai komoditas yang
dapat diperdagangkan secara spekulatif, melainkan sebagai alat tukar dan sarana untuk
mendorong aktivitas ekonomi yang produktif (Sukardi, 2022). Dengan demikian,
keberhasilan sistem keuangan syariah tidak hanya diukur melalui pertumbuhan aset dan
profitabilitas, tetapi juga melalui kontribusinya terhadap kesejahteraan masyarakat,
pemerataan ekonomi, dan pencapaian maslahah secara kolektif.

Perbedaan mendasar antara sistem keuangan syariah dan sistem keuangan
konvensional terletak pada orientasi nilai dan tujuan akhir dari aktivitas keuangan. Sistem
keuangan konvensional umumnya berfokus pada maksimalisasi keuntungan dan efisiensi
pasar, dengan menjadikan bunga sebagai instrumen utama dalam pengelolaan risiko dan
imbal hasil (Komalasari & Wirman, 2021). Sebaliknya, sistem keuangan syariah
menempatkan kepatuhan terhadap prinsip etika dan keadilan sebagai landasan utama,
dengan menekankan mekanisme bagi hasil, kemitraan, dan berbagi risiko (Sudirman et al,,
2023). Orientasi ini menjadikan keuangan syariah tidak hanya sebagai sistem ekonomi,
tetapi juga sebagai instrumen moral dan sosial yang diarahkan untuk mencapai
keseimbangan antara kepentingan individu dan kemaslahatan publik (Hasan et al, 2020).
Perbedaan orientasi tersebut memperkuat argumen bahwa pengembangan keuangan
syariah memerlukan fondasi nilai yang kuat, yang salah satunya dapat dibangun melalui
integrasi pendidikan Islam.

C. Maqasid al-Shari‘ah sebagai Kerangka Integratif

Dalam perspektif maqasid al-shari‘ah, perlindungan harta (hifz al-mal) merupakan
tujuan penting yang mengatur bagaimana kekayaan diperoleh, dikelola, dan
didistribusikan secara etis (Mubarrak et al., 2023). Perlindungan ini tidak hanya bermakna
menjaga hak kepemilikan individu, tetapi juga memastikan bahwa mekanisme ekonomi
berjalan tanpa eksploitasi, ketidakadilan, dan kerugian sepihak. Dalam keuangan syariah,
hifz al-mal diwujudkan melalui larangan praktik riba, gharar, dan maysir, serta penerapan
akad-akad yang menjamin kejelasan, keadilan, dan pembagian risiko yang proporsional
(Zulaikah, 2022). Dengan demikian, prinsip perlindungan harta menegaskan bahwa

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 61



Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah

aktivitas keuangan harus diarahkan untuk menciptakan keamanan ekonomi dan stabilitas
sosial, bukan sekadar akumulasi kekayaan.

Selain perlindungan harta, maqasid al-shari‘ah menempatkan keadilan distributif
dan kesejahteraan sosial sebagai tujuan utama dalam sistem ekonomi Islam (Karimullah,
2023). Keadilan distributif menuntut adanya mekanisme yang memungkinkan distribusi
sumber daya secara lebih merata, sehingga kesenjangan ekonomi dapat diminimalkan.
Dalam sistem keuangan syariah, prinsip ini tercermin melalui dorongan terhadap
pembiayaan sektor riil, pemberdayaan usaha mikro dan kecil, serta integrasi instrumen
keuangan sosial Islam seperti zakat, infak, dan wakaf (Rahmah, 2023). Orientasi pada
kesejahteraan sosial menegaskan bahwa keberhasilan keuangan syariah tidak hanya
diukur dari kinerja finansial, tetapi juga dari kontribusinya terhadap peningkatan kualitas
hidup masyarakat dan pencapaian kemaslahatan bersama.

Magasid al-shari‘ah berfungsi sebagai kerangka integratif yang menjembatani
antara nilai-nilai pendidikan Islam dan praktik keuangan syariah dalam kehidupan nyata.
Sebagai kerangka normatif, maqasid memberikan arah etis dan tujuan substantif yang
dapat diinternalisasikan melalui proses pendidikan, sehingga nilai-nilai keadilan, amanabh,
dan tanggung jawab sosial tidak berhenti pada tataran konseptual (Pratiwi & Setiawan,
2020). Dalam praktik keuangan, kerangka maqasid berperan sebagai instrumen evaluatif
untuk menilai sejauh mana produk, kebijakan, dan perilaku keuangan syariah telah sejalan
dengan tujuan syariah. Dengan menjadikan magqasid al-shari‘ah sebagai titik temu antara
pendidikan dan praktik, integrasi nilai dan sistem dapat diwujudkan secara lebih konsisten,
berkelanjutan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi konseptual-
normatif, yang bertujuan untuk menganalisis dan mensintesis integrasi nilai-nilai
pendidikan Islam dalam pengembangan sistem keuangan syariah. Pendekatan ini dipilih
karena rumusan masalah penelitian tidak berfokus pada pengujian hubungan kausal
statistik, melainkan pada pemahaman mendalam terhadap konsep, nilai, dan kerangka
normatif yang mendasari praktik keuangan syariah. Dengan demikian, penelitian ini
menempatkan pendidikan Islam, sistem keuangan syariah, dan maqasid al-shari‘ah sebagai
konstruksi teoretis yang dianalisis secara sistematis dan integratif.

Sumber data penelitian terdiri atas data sekunder yang diperoleh melalui studi
kepustakaan (library research), meliputi literatur ilmiah berupa buku, artikel jurnal
bereputasi, dokumen Kkebijakan, fatwa, serta laporan resmi yang relevan dengan
pendidikan Islam dan keuangan syariah. Data tersebut mencakup kajian klasik dan
kontemporer tentang konsep tarbiyah, ta‘lim, dan ta’dib, prinsip-prinsip keuangan syariah,
serta kerangka maqasid al-shari‘ah. Pemilihan sumber dilakukan secara purposif dengan
mempertimbangkan relevansi, kredibilitas akademik, dan kontribusinya terhadap
pembahasan integrasi nilai dan sistem.

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 62



Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah

Teknik analisis data dilakukan melalui analisis isi (content analysis) dan analisis
tematik, dengan tahapan: (1) identifikasi konsep dan nilai kunci dalam pendidikan Islam
dan keuangan syariah, (2) kategorisasi tema-tema utama seperti etika, literasi, keadilan,
dan tanggung jawab sosial, serta (3) sintesis konseptual untuk merumuskan kerangka
integratif berbasis maqasid al-shari‘ah. Analisis ini bertujuan untuk mengungkap
kesenjangan antara praktik keuangan syariah dan nilai normatif Islam, sekaligus
merumuskan mekanisme integrasi nilai pendidikan Islam dalam pengembangan sistem
keuangan syariah.

Untuk menjaga validitas dan keandalan analisis, penelitian ini menerapkan teknik
triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai perspektif teoretis dan temuan studi
terdahulu. Selain itu, kerangka maqasid al-shari‘ah digunakan sebagai alat evaluatif
normatif untuk menilai koherensi antara nilai pendidikan Islam dan praktik keuangan
syariah. Dengan metodologi ini, penelitian diharapkan mampu memberikan kontribusi
konseptual yang kuat, baik bagi pengembangan literatur akademik maupun bagi
perumusan kebijakan dan praktik keuangan syariah yang lebih etis dan berkelanjutan.

PEMBAHASAN

A. Peran Strategis Pendidikan Islam dalam Keuangan Syariah

Pendidikan Islam memiliki peran strategis sebagai instrumen pembentuk perilaku
ekonomi yang berlandaskan nilai dan kesadaran etis. Melalui internalisasi nilai tarbiyah,
ta'lim, dan ta’dib, pendidikan Islam tidak hanya meningkatkan pengetahuan individu
tentang prinsip-prinsip keuangan syariah, tetapi juga membentuk cara pandang terhadap
aktivitas ekonomi sebagai bagian dari tanggung jawab moral dan sosial. Proses pendidikan
ini memengaruhi preferensi, sikap, dan keputusan ekonomi individu, sehingga mendorong
perilaku keuangan yang lebih berhati-hati, adil, dan berorientasi jangka panjang. Dalam
keuangan syariah, pendidikan berfungsi sebagai mekanisme sosial yang menjembatani
norma dan praktik dengan menanamkan kesadaran bahwa kepatuhan syariah tidak
berhenti pada aspek kontraktual, melainkan tercermin dalam integritas perilaku ekonomi
sehari-hari.

Penguatan pendidikan Islam berkontribusi signifikan dalam mengurangi praktik
pseudo-syariah yang sering muncul sebagai akibat pendekatan formalistik dan minimnya
pemahaman substantif. Praktik pseudo-syariah terjadi ketika produk dan layanan
keuangan hanya meniru struktur konvensional dengan label syariah, tanpa memperhatikan
tujuan etis dan kemaslahatan yang menjadi ruh sistem keuangan Islam. Pendidikan Islam
yang menekankan pemahaman nilai dan maqasid al-shari‘ah berperan sebagai alat kritis
bagi masyarakat dan pelaku industri untuk mengevaluasi kesesuaian antara praktik
keuangan dan tujuan normatif Islam. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya
memperkuat literasi keuangan syariah, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme korektif

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 63



Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah

yang menjaga otentisitas dan legitimasi moral sistem keuangan syariah di tengah dinamika
industri modern.

B. Implikasi terhadap Pengembangan Sistem Keuangan Syariah

Integrasi nilai pendidikan Islam membawa implikasi langsung terhadap desain
produk dan layanan keuangan syariah. Produk keuangan tidak lagi dipahami sebagai
instrumen finansial yang memenuhi ketentuan akad, tetapi sebagai sarana untuk
merealisasikan nilai keadilan, kemitraan, dan kemaslahatan. Dengan fondasi pendidikan
yang kuat, pengembangan produk diarahkan pada keterkaitan yang lebih nyata dengan
sektor riil, skema pembagian risiko yang adil, serta transparansi informasi kepada nasabah.
Pendekatan ini mendorong inovasi produk yang tidak hanya kompetitif secara pasar, tetapi
juga konsisten dengan tujuan normatif keuangan syariah. Desain layanan yang berorientasi
nilai juga meningkatkan kualitas hubungan antara lembaga keuangan dan nasabah, dari
relasi transaksional menuju kemitraan yang berkelanjutan.

Selain itu, pendidikan Islam berimplikasi signifikan terhadap penguatan tata kelola
dan kepatuhan syariah, yang pada gilirannya memengaruhi tingkat kepercayaan dan
inklusi keuangan. Internaliasi nilai amanah dan tanggung jawab sosial melalui pendidikan
memperkuat budaya kepatuhan di tingkat kelembagaan, sehingga pengawasan syariah
tidak hanya bersifat formal, tetapi terintegrasi dalam pengambilan keputusan strategis.
Tata kelola yang berbasis nilai ini meningkatkan kredibilitas lembaga keuangan syariah di
mata masyarakat dan memperkuat kepercayaan publik. Kepercayaan yang tumbuh secara
berkelanjutan menjadi prasyarat penting bagi perluasan inklusi keuangan syariah,
terutama di kalangan masyarakat yang selama ini belum terjangkau layanan keuangan
formal. Dengan demikian, pendidikan Islam berperan sebagai fondasi nilai yang menopang
pengembangan sistem keuangan syariah yang inklusif, akuntabel, dan berorientasi pada
kemaslahatan sosial.

C. Tantangan dan Peluang

Integrasi nilai pendidikan Islam dalam pengembangan sistem keuangan syariah
menghadapi sejumlah tantangan implementatif yang bersifat struktural dan kultural.
Tantangan utama terletak pada kesenjangan antara ideal normatif dan realitas praktik
industri yang dipengaruhi oleh tekanan pasar, target pertumbuhan, dan kompleksitas
regulasi. Internaliasi nilai sering kali terhambat oleh pendekatan teknokratis yang
menempatkan kepatuhan syariah sebatas aspek prosedural, sehingga dimensi etika dan
tujuan kemaslahatan belum sepenuhnya terintegrasi dalam pengambilan keputusan. Di sisi
lain, digitalisasi keuangan menghadirkan dinamika baru, terutama dalam menjangkau
generasi muda yang memiliki pola perilaku finansial cepat, praktis, dan berbasis teknologi.
Tanpa fondasi nilai yang kuat, inovasi digital berpotensi memperluas jarak antara prinsip
syariah dan praktik aktual, sekaligus meningkatkan risiko penyederhanaan makna
keuangan syariah menjadi sekadar produk digital berlabel syariah.

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 64



Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah

Namun demikian, tantangan tersebut sekaligus membuka peluang strategis bagi
penguatan peran institusi pendidikan dan regulator dalam membangun ekosistem
keuangan syariah yang berbasis nilai. Institusi pendidikan memiliki peluang untuk
mengembangkan kurikulum dan metode pembelajaran yang integratif, menggabungkan
pemahaman normatif, literasi keuangan, dan kompetensi digital secara seimbang.
Sementara itu, regulator berperan penting dalam menciptakan kerangka kebijakan yang
tidak hanya mendorong inovasi dan pertumbuhan industri, tetapi juga memastikan
konsistensi antara praktik keuangan syariah dan tujuan maqasid al-shari‘ah. Sinergi antara
pendidikan dan regulasi menjadi kunci dalam memanfaatkan digitalisasi sebagai sarana
perluasan inklusi dan penguatan nilai, sehingga keuangan syariah dapat berkembang
secara berkelanjutan dan relevan bagi generasi masa depan.

PENUTUP

A. Kesimpulan

Pengembangan sistem keuangan syariah yang berkelanjutan tidak dapat dilepaskan
dari integrasi nilai-nilai pendidikan Islam sebagai fondasi etika dan moral. Pesatnya
pertumbuhan industri keuangan syariah, baik secara institusional maupun regulatif, belum
sepenuhnya diimbangi dengan internalisasi nilai normatif Islam dalam praktik operasional
dan perilaku ekonomi. Kesenjangan antara kepatuhan formal dan tujuan substantif
keuangan syariah menunjukkan bahwa pendekatan teknis dan legalistik semata tidak
cukup untuk mewujudkan sistem keuangan yang adil, inklusif, dan berorientasi pada
kemaslahatan. Di sini, pendidikan Islam berperan strategis dalam membentuk kesadaran,
karakter, dan perilaku ekonomi yang selaras dengan prinsip-prinsip syariah.

Dengan menempatkan magqasid al-shari‘ah sebagai kerangka integratif, penelitian
ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai jembatan antara nilai
normatif dan praktik keuangan syariah. Internaliasi nilai keadilan, amanah, tanggung jawab
sosial, dan perlindungan harta melalui pendidikan memungkinkan terbentuknya sistem
keuangan syariah yang tidak hanya patuh secara hukum, tetapi juga memiliki legitimasi
moral dan sosial. Integrasi ini menjadi semakin penting di tengah tantangan digitalisasi dan
dinamika generasi muda, yang menuntut pendekatan pendidikan dan pengembangan
sistem keuangan syariah yang adaptif, substansial, dan berorientasi jangka panjang.

B. Implikasi

Implikasi dari temuan ini menekankan perlunya sinergi yang lebih kuat antara
institusi pendidikan, industri keuangan syariah, dan regulator dalam membangun
ekosistem keuangan syariah berbasis nilai. Pendidikan Islam perlu diintegrasikan secara
sistematis dalam pengembangan kurikulum, pelatihan sumber daya manusia, dan literasi
publik keuangan syariah, sehingga nilai-nilai normatif tidak berhenti pada tataran

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 65



Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah

konseptual. Di sisi lain, regulator dan pelaku industri perlu menjadikan kerangka maqasid
al-shari‘ah sebagai acuan dalam desain produk, tata kelola, dan inovasi digital, agar
pertumbuhan keuangan syariah sejalan dengan tujuan keadilan dan kesejahteraan sosial.
Pendekatan integratif ini diharapkan mampu memperkuat kepercayaan publik,
memperluas inklusi keuangan, dan menjaga keberlanjutan sistem keuangan syariah di
masa depan.

DAFTAR PUSTAKA

Amsari, S., Harahap, I, Nawawi, Z.M. (2024). Transformasi Paradigma Pembangunan
Ekonomi: Membangun Masa Depan Berkelanjutan melalui Perspektif Ekonomi
Syariah. Ekonomis: Journal of Economics and Business Vol 8, No 1.

Awaluddin, M., Suyuti, M.G., Awaluddin, S.P. (2020). Optimization of Islamic Institute Role
in Promoting Sharia Banking in Indonesia. Jurnal Minds: Manajemen Ide dan
Inspirasi, Vol. 7 No. 2.

Cupian, Zaky, M., Nurjaman, K., Kurnia, E. (2020). Analisis Pelaksanaan Rekruitmen, Seleksi
dan Penempatan Berdasarkan Perspektif Islamic Human Capital Komitmen. Jurnal
[Imiah Manajemen, Vol. 1 No. 1.

Dana, M.A. (2020). At-Tarbiyah Sebagai Konsep Pendidikan dalam Islam. Inovatif: Jurnal
Penelitian Pendidikan, Agama, Dan Kebudayaan, 6(1), 88-104.
DOI:10.55148/inovatif.v6i1.138

Hafizd, J.Z. (2022). Pentingnya Edukasi Ekonomi Syariah Berbasis Moderasi Beragama
Kepada Masyarakat Bagi Terwujudnya Keadilan Ekonomi di Indonesia. Jurnal Studi
Sosial Keagamaan Syekh Nurjati, 02 (01)

Hasan, H. A. (2024). Pengaruh Sikap Religiusitas Terhadap Minat Berinvestasi Individu
Masyarakat Muslim di Indonesia. PILAR, 15(1), 23-32.

Jalil, A.,, Hamzah, S.A. (2020). Pengaruh Bagi Hasil dan Kebutuhan Modal Terhadap Minat
UMKM Mengajukan Pembiayaan Pada Lembaga Keuangan Syariah Di Kota Palu.
Jurnal Perbankan dan Keuangan Syariah Vol. 2 No. 2

Jaya, A., Soemitra, A., Rasyid, A. (2021) Studi Literatur Problematika Product Development
Dan Standard Produk Lembaga Keuangan dan Perbankan Islam. Human Falah, Vol. 8.
No. 1

Karimullah, Suud Sarim. (2023). Exploration of Maqasid Al-Shariah Concepts in The
Development of Islamic Economic Policies. Mu’amalah: Jurnal Hukum Ekonomi
Syariah, Vol. 2, No. 2, h. 153 - 172.

Khafiyya, N. (2022). Konsep Ta’dib dan Relevansinya Terhadap Pendidikan Karakter Anak
Usia Dini. Tagaddumi Journal of Quran and Hadith Studies Vol. 2, no. 2. pp. 161-174,
doi: 10.12928/tagaddumi.v2i2.7059

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 66



Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah

Komalasari, [, Wirman. (2021). Analisis Perbandingan Kinerja Keuangan Bank
Konvensional Dengan Bank Syariah Periode 2015-2019. Jurnal Akuntansi Bisnis
Vol.14, No. 2.

Kristianti, Dewi Sukma. (2020). Integrasi Prinsip Syariah dalam Fungsi Intermediasi
Lembaga Keuangan Syariah. Undang: Jurnal Hukum, Vol. 3, No. 2.

Kusumastuti, R.D., Faizi, Kusuma, A.S. (2022). Sosialisasi Dan Edukasi Produk Perbankan
Syariah Bagi Pengurus Masjid Kementerian/Lembaga dan BUMN. Madani: Jurnal
Pengabdian Kepada Masyarakat.

Laksana, B.A., Lugman, Y. (2024). Proses Komunikasi dalam Implementasi Qanun Nomor
11 Tahun 2018 Tentang Lembaga Keuangan Syariah dan Merger Bank Syariah
Indonesia. Kanal, 12(2). D0i:10.21070/kanal.v12i2.1763

Mahardika, M., Prasetyo, A. Amalia, F.A. (2022). Akuntabilitas Dan Transparansi
Pengelolaan Keuangan Masjid. El Muhasaba: Jurnal Akuntansi. Vol. 13, No 2

Mubarok, M., Yusuf, M. (2024). Manajemen Kurikulum Pendidikan Agama Islam
Multikultural Di Sekolah Menegah Atas Islam Terpadu Ar-Rahmah Dalam
Menumbuhkan Kesadaran Siswa Terhadap Keberagaman Masyrakat. Learning: Jurnal
Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 4 No. 2.

Mubarrak, H., Munir, B., Achyar, G. (2023). Enhancing Productive Zakat Programs in Light
of Magasid SyarT’ah: Chance and Challenge in Contemporary Aceh. el Barka: Journal of
Islamic Economics and Business Vol. 6. No. 1, h. 1-25.

Muhibban, Munir, M.M. (2023). Pemberdayaan Ekonomi Berlandaskan Maslahah Dalam
Hukum Islam. Jurnal Kajian Islam Modern, Vol. 10 No. 01

Norrahman, Rezki Akbar (2023). Peran Fintech Dalam Transformasi Sektor Keuangan
Syariah. Jibema: Jurnal Ilmu Bisnis, Ekonomi, Manajemen, dan Akuntansi Volume 1,
No. 2.

Pertiwi, T. D., & Herianingrum, S. (2024). Menggali Konsep Maqashid Syariah: Perspektif
Pemikiran Tokoh Islam. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 10(01), 807-820. doi:
http://dx.doi.org/10.29040/jiei.v10i1.12386.

Pratiwi, L.N., Setiawan. (2020). Pengaruh Implementasi Good Corporate Governance dan
Magqgashid Al-Syariah Terhadap Profitabilitas Pada Bank Umum Syariah. Sigma-Mu,
Vol. 11, No. 2.

Rahmabh, Fitria. (2023). Islamic Financial Inclusion and Economic Growth: a case study in
East Kalimantan. Etihad: Journal of Islamic Banking and Finance, Vol. 3, Issue 2.

Rahmawati, R,, Azzahra, S., Setiawan, 1. (2024). Peran Manager Keuangan Dalam Menangani
Konflik Keuangan dan Nilai-nilai Syariah. Minhaj: Jurnal [lmu Syariah, Vol. 5, No. 1.

Romlah, S., Rusdi. (2023). Pendidikan Agama Islam Sebagai Pilar Pembentukan Moral dan
Etika. Al-Ibrah|Vol. 8 No. 30

Rosyati, T., Nuryani, A., Fitriyana, F. (2024). Edukasi Literasi Keuangan Syariah pada Unit
Usaha Yayasan Darul Anwar Banten. Dinamika: Jurnal Pengabdian Masyarakat, Vol. 2,
No. 2.

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 67



Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah

Siregar, K.-H., Vientiany, D., Erliyanti. (2023). Pengaruh Budaya, Sosial, Personal, Dan
Psikologis Terhadap Perilaku Memilih Keuangan Syariah di Provinsi Nanggroe Aceh
Darussalam. Niagawan, Vol. 12. No. 3.

Soemitra, A., Awaluddin, Daulay, N. (2021). Studi Literatur Tujuan Ideal Lembaga Keuangan
Dan Perbankan Islam. Human Falah: Vol. 8. No. 2

Sudriman, W.F.R,, Fithriyana, R,, Fithriyana, M., Reza, S., Winario, M., Mardiyah, S. (2023).
Peningkatan Literasi Keuangan Syariah pada Karyawan Perumdam Tirta Kampar.
Care: Journal Pengabdian Multi Disiplin, Vol. 1 No. 2.

Sukardi, Didi. (2022). Aspek Yuridis Proses Migrasi Rekening Nasabah Dalam Rangka Roll
Out Pada Bank Syariah Indonesia. Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi
Islam, Vol. 07, No. 02.

Syibly, M.R., Purwanto, M.R. (2021). Morality and Justice in the Islamic Economics.
Advances in Economics, Business and Management Research, volume 168.
Proceedings of the 2nd Southeast Asian Academic Forum on Sustainable
Development (SEA-AFSID 2018).

Wijayanto, Baskoro (2023). Islamic World View: Perbandingan Ekonomi Islam dan
Ekonomi Konvensional. BudAI: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies, Vol. 3, No.
2.DOI: 10.30659/mjis.1.2.112-125.

Zulaikhah. (2022). Implementasi Maqashid Al-Syariah Dalam Penetapan Upah Minimum
Pekerja Berbasis Keadilan. Justisia Ekonomika, Vol. 6, No. 1.

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 68



