
 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 56  

 

Al Urwatul Wutsqa: Kajian Pendidikan Islam 
ISSN: 2775-4855 
Volume 5, Nomor 2, Desember 2025 
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/alurwatul 
 

 

INTEGRASI NILAI PENDIDIKAN ISLAM DALAM PENGEMBANGAN SISTEM 
KEUANGAN SYARIAH 

 
Hurriah Ali Hasan 

 

Universitas Muhammadiyah Makassar 
E-mail Correspondent: hurriahalihasan@unismuh.ac.id 

 

Abstrak 

Perkembangan sistem keuangan syariah yang pesat dalam dua dekade terakhir belum 
sepenuhnya diimbangi oleh internalisasi nilai-nilai normatif Islam dalam praktik dan perilaku 
ekonomi. Dalam banyak kasus, keuangan syariah masih dipahami secara formalistik dan 
prosedural, sehingga berpotensi melahirkan praktik pseudo-syariah yang menjauh dari tujuan 
etis dan kemaslahatan. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis peran strategis pendidikan 
Islam dalam mengintegrasikan nilai-nilai etika dan moral ke dalam pengembangan sistem 
keuangan syariah yang berkelanjutan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
dengan desain studi konseptual–normatif melalui kajian kepustakaan terhadap literatur klasik 
dan kontemporer, dokumen kebijakan, serta hasil penelitian terdahulu yang relevan. Analisis 
data dilakukan dengan pendekatan analisis isi dan tematik, dengan menjadikan maqāṣid al-
sharī‘ah sebagai kerangka integratif dalam menjembatani nilai pendidikan Islam dan praktik 
keuangan syariah. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam—melalui internalisasi 
nilai tarbiyah, ta‘lim, dan ta’dib—memiliki peran fundamental dalam membentuk literasi, etika, 
dan perilaku keuangan syariah yang adil, amanah, dan berorientasi pada kemaslahatan. 
Integrasi nilai pendidikan Islam tidak hanya memperkuat legitimasi moral sistem keuangan 
syariah, tetapi juga berimplikasi pada pengembangan produk, tata kelola kelembagaan, serta 
peningkatan kepercayaan dan inklusi keuangan. Artikel ini menegaskan bahwa pendidikan 
Islam merupakan fondasi strategis bagi pembangunan sistem keuangan syariah yang etis, 
inklusif, dan berkelanjutan di tengah dinamika modernisasi dan digitalisasi keuangan. 

Kata kunci: Pendidikan Islam, Keuangan syariah, Maqāṣid al-sharī‘ah, Etika ekonomi, Literasi 
keuangan. 

 

Abstract 

INTEGRATION OF ISLAMIC EDUCATION VALUES  
IN THE DEVELOPMENT OF THE SHARIA FINANCIAL SYSTEM  

 

The rapid development of the Islamic financial system in the last two decades has not been fully 
offset by the internalization of Islamic normative values in economic practices and behavior. In 
many cases, Islamic finance is still understood formalistically and procedurally, thus potentially 

https://journal.unismuh.ac.id/index.php/alurwatul


 

Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 57  

 

giving birth to pseudo-sharia practices that move away from ethical goals and benefits. This 
article aims to analyze the strategic role of Islamic education in integrating ethical and moral 
values into the sustainable development of the Islamic financial system. This study uses a 
qualitative approach with a conceptual-normative study design through a literature review of 
classical and contemporary literature, policy documents, and relevant previous research results. 
Data analysis was carried out with a content and thematic analysis approach, by using maqāṣid 
al-sharī'ah as an integrative framework in bridging the value of Islamic education and Islamic 
finance practices. The results of the study show that Islamic education—through the 
internalization of the values of tarbiyah, ta'lim, and ta'dib—has a fundamental role in shaping 
fair, trustworthy, and benefit-oriented Islamic financial literacy, ethics, and behavior. The 
integration of Islamic educational values not only strengthens the moral legitimacy of the 
Islamic financial system, but also has implications for product development, institutional 
governance, and increased trust and financial inclusion. This article emphasizes that Islamic 
education is a strategic foundation for the development of an ethical, inclusive, and sustainable 
Islamic financial system in the midst of the dynamics of financial modernization and 
digitalization. 

 

Keywords: Islamic education, Islamic finance, Maqāṣid al-sharī'ah, Economic ethics, Financial 
literacy 

 

 
 

PENDAHULUAN  

Perkembangan sistem keuangan syariah dalam dua dekade terakhir, telah 

menunjukkan peningkatan yang signifikan, baik di tingkat global maupun nasional. 

Keuangan syariah tidak lagi diposisikan sebagai alternatif marginal, melainkan telah 

berkembang menjadi bagian integral dari sistem keuangan modern yang mencakup 

perbankan, pasar modal, asuransi, serta keuangan sosial Islam seperti zakat dan wakaf. 

Pertumbuhan ini didorong oleh meningkatnya kesadaran masyarakat terhadap prinsip 

keuangan berbasis nilai, keadilan distributif, dan stabilitas sistemik, terutama pasca krisis 

keuangan global yang menyoroti kelemahan sistem keuangan konvensional yang spekulatif 

(Wijayanto, 2023). Secara global, keuangan syariah juga semakin diterima lintas negara 

dan lintas budaya, tidak terbatas pada masyarakat Muslim semata, tetapi sebagai sistem 

etis yang relevan dengan agenda keberlanjutan dan inklusi keuangan. 

Di Indonesia, perkembangan keuangan syariah tercermin dari meningkatnya aset 

lembaga keuangan syariah, bertambahnya ragam produk dan layanan, serta semakin 

kuatnya dukungan regulasi dan kebijakan negara. Namun pesatnya pertumbuhan 

institusional tersebut belum sepenuhnya diiringi oleh pendalaman nilai dan pemahaman 

substantif masyarakat terhadap prinsip-prinsip keuangan syariah ((Rosyati et al., 2024). 

Praktik keuangan syariah masih sering dipersepsikan sebatas substitusi teknis dari sistem 



 

Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 58  

 

konvensional, tanpa internalisasi nilai etika, keadilan, dan tanggung jawab sosial yang 

menjadi ruh utamanya (Soemitra et al., 2021). Kondisi ini menunjukkan bahwa 

keberlanjutan perkembangan keuangan syariah tidak hanya ditentukan oleh aspek 

regulatif dan inovasi produk, tetapi sangat bergantung pada penguatan fondasi nilai 

melalui pendidikan yang sistematis dan berkelanjutan. 

Meskipun sistem keuangan syariah mengalami pertumbuhan yang pesat, 

perkembangan tersebut diiringi oleh tantangan serius pada dimensi etika, literasi, dan 

pemahaman substantif (Jaya et al., 2021). Dalam praktiknya, keuangan syariah sering 

direduksi menjadi sekadar kepatuhan formal terhadap akad dan fatwa, sementara nilai-

nilai etika yang bersifat substansial—seperti keadilan, amanah, dan orientasi 

kemaslahatan—belum sepenuhnya terinternalisasi dalam perilaku pelaku industri maupun 

pengguna layanan (Siregar et al., 2023). Kondisi ini berpotensi melahirkan praktik pseudo-

syariah, yakni aktivitas keuangan yang secara kontraktual memenuhi ketentuan syariah, 

tetapi secara moral dan sosial belum mencerminkan tujuan hakiki keuangan Islam. 

Tantangan etika ini semakin kompleks di tengah tekanan kompetisi industri dan tuntutan 

efisiensi pasar. 

Di sisi lain, tingkat literasi keuangan syariah masyarakat masih relatif rendah dan 

cenderung bersifat normatif, terbatas pada pengetahuan simbolik tentang larangan riba 

atau penggunaan istilah Arab dalam produk keuangan (Faizi et al., 2022). Pemahaman yang 

dangkal tersebut berdampak pada rendahnya kemampuan masyarakat dalam menilai 

risiko, manfaat, dan implikasi sosial dari produk keuangan syariah yang mereka gunakan. 

Akibatnya, kepercayaan terhadap sistem keuangan syariah menjadi rapuh dan mudah 

terdistorsi oleh persepsi negatif maupun praktik yang menyimpang. Tantangan literasi dan 

pemahaman substantif ini menegaskan bahwa penguatan keuangan syariah tidak cukup 

dilakukan melalui inovasi produk dan regulasi semata, tetapi memerlukan pendekatan 

pendidikan yang mampu menanamkan nilai, pengetahuan, dan kesadaran etis secara 

komprehensif dan berkelanjutan (Alief & Luqman, 2024). 

Pesatnya perkembangan industri keuangan syariah belum sepenuhnya diikuti oleh 

keselarasan antara praktik operasional dan nilai-nilai normatif Islam. Dalam banyak kasus, 

penerapan prinsip syariah masih bersifat prosedural dan legal-formal, berfokus pada 

kepatuhan terhadap struktur akad dan regulasi, sementara dimensi etik dan tujuan moral 

yang lebih luas cenderung terpinggirkan (Pertiwi & Herianingrum, 2024). Akibatnya, 

keuangan syariah berisiko mengalami formalisasi nilai, di mana aspek syariah lebih 

menonjol dibandingkan substansi keadilan, kejujuran, dan tanggung jawab sosial. 

Kesenjangan ini menunjukkan bahwa kepatuhan hukum syariah tidak selalu berbanding 

lurus dengan pencapaian tujuan normatif Islam dalam praktik ekonomi. 

Ketidaksinkronan antara praktik dan nilai normatif tersebut mencerminkan 

lemahnya proses internalisasi nilai Islam dalam pengembangan sumber daya manusia dan 

budaya kelembagaan keuangan syariah. Orientasi pada pertumbuhan aset dan efisiensi 

bisnis sering kali mendominasi pengambilan keputusan, sehingga menggeser fokus dari 



 

Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 59  

 

pencapaian kemaslahatan publik dan pemerataan kesejahteraan (Cupian et al., 2020). 

Kondisi ini berpotensi menurunkan legitimasi moral keuangan syariah di mata masyarakat 

dan menghambat perannya sebagai instrumen transformasi sosial. Oleh karena itu, untuk 

menjembatani kesenjangan antara praktik keuangan syariah dan nilai normatif Islam, 

diperlukan pendekatan yang lebih fundamental. Salah satunya adalah melalui penguatan 

pendidikan Islam yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga pembentukan 

etika dan kesadaran moral dalam aktivitas ekonomi. 

Adanya kesenjangan antara praktik keuangan syariah dan nilai normatif Islam, 

sehingga pendidikan Islam memiliki posisi strategis sebagai fondasi utama pembentukan 

nilai dan etika ekonomi (Hafizd, 2022). Pendidikan Islam tidak semata berorientasi pada 

transfer pengetahuan keagamaan, tetapi bertujuan membentuk kesadaran moral, karakter, 

dan tanggung jawab sosial individu dalam seluruh aspek kehidupan, termasuk aktivitas 

ekonomi dan keuangan (Romlah & Rusdi, 2023). Melalui internalisasi nilai-nilai seperti 

keadilan (‘adl), amanah, kejujuran, dan kemaslahatan, pendidikan Islam berperan dalam 

membangun kerangka berpikir yang menempatkan aktivitas keuangan sebagai bagian dari 

ibadah dan kontribusi sosial, bukan sekadar aktivitas transaksional yang berorientasi pada 

keuntungan. 

Pentingnya pendidikan Islam semakin menguat di tengah semakin kompleksnya 

sistem keuangan modern yang ditandai dengan inovasi produk, digitalisasi, dan dinamika 

pasar yang cepat. Tanpa fondasi nilai yang kuat, perkembangan keuangan syariah berisiko 

terjebak pada pendekatan teknis dan simbolik yang menjauh dari tujuan hakikinya 

(Norrahman, 2023). Pendidikan Islam, baik melalui jalur formal, nonformal, maupun 

informal, menjadi instrumen kunci untuk menjembatani norma dan praktik dengan 

menanamkan pemahaman substantif tentang prinsip keuangan syariah sejak dini dan 

secara berkelanjutan. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai 

pelengkap sistem keuangan syariah, tetapi sebagai prasyarat fundamental bagi 

terwujudnya sistem keuangan syariah yang etis, berkelanjutan, dan berorientasi pada 

kemaslahatan umat. 

Berdasarkan penjelasan di atas, maka penelitian ini penting untuk mengkaji 

mekanisme integrasi nilai pendidikan Islam dapat diterapkan dalam penguatan literasi, 

etika, dan perilaku keuangan syariah, serta menilai peran pendidikan Islam sebagai fondasi 

dalam membangun sistem keuangan syariah yang etis, berkelanjutan, dan berorientasi 

pada kemaslahatan. 

 

 

TINJAUAN PUSTAKA 

A. Konsep Pendidikan Islam 

Pendidikan Islam memiliki tujuan holistik yang mencakup pengembangan manusia 

secara utuh melalui konsep tarbiyah, ta‘lim, dan ta’dib. Tarbiyah menekankan proses 

pembinaan dan pengembangan potensi fitrah manusia secara berkelanjutan, baik aspek 



 

Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 60  

 

spiritual, intelektual, maupun sosial, sehingga individu mampu menjalani kehidupan secara 

seimbang (Dana, 2020). Ta‘lim berorientasi pada proses transfer dan penguasaan ilmu 

pengetahuan yang benar dan bermanfaat, termasuk pemahaman terhadap hukum dan 

prinsip-prinsip muʿāmalah dalam Islam. Sementara itu, ta’dib menekankan pembentukan 

adab dan kesadaran moral, yaitu kemampuan menempatkan sesuatu secara proporsional 

sesuai dengan nilai-nilai ilahiah (Khafiyya, 2023). Ketiga tujuan ini menunjukkan bahwa 

pendidikan Islam tidak sekadar bertujuan mencetak individu yang berpengetahuan, tetapi 

membentuk manusia berkarakter yang mampu mengintegrasikan ilmu, iman, dan etika 

dalam kehidupan sosial dan ekonomi. 

Sebagai sebuah sistem nilai, pendidikan Islam berperan strategis dalam membentuk 

karakter dan etika sosial individu dalam bermasyarakat. Pendidikan Islam menanamkan 

kesadaran bahwa setiap tindakan manusia, termasuk aktivitas ekonomi dan keuangan, 

memiliki dimensi moral dan pertanggungjawaban spiritual (Muhibban & Munir, 2023). 

Melalui proses pendidikan yang berkesinambungan, individu diarahkan untuk 

menginternalisasi sikap jujur, bertanggung jawab, moderat, dan berorientasi pada 

kepentingan bersama (Mubarok & Yusuf, 2024). Pada bidang sosial, pendidikan Islam 

mendorong terbentuknya etika kolektif yang menolak praktik eksploitatif, manipulatif, dan 

merugikan pihak lain. Dengan demikian, pendidikan Islam berfungsi sebagai instrumen 

sosial yang membentuk perilaku ekonomi yang etis dan berkeadilan, bukan semata-mata 

sebagai transmisi doktrin keagamaan. 

Nilai-nilai utama dalam pendidikan Islam—seperti keadilan (‘adl), amanah, 

maslahah, dan tanggung jawab sosial—merupakan fondasi normatif yang relevan dalam 

pengembangan sistem keuangan syariah (Amsari et al., 2024). Keadilan menuntut adanya 

keseimbangan hak dan kewajiban serta penolakan terhadap segala bentuk ketimpangan 

dan eksploitasi. Amanah menekankan integritas dan akuntabilitas dalam pengelolaan 

sumber daya dan transaksi keuangan (Mahardika et al., 2022). Konsep maslahah 

mengarahkan aktivitas ekonomi agar menghasilkan manfaat yang luas bagi individu dan 

masyarakat, bukan sekadar keuntungan material (Muhibban & Munir, 2023). Sementara 

itu, tanggung jawab sosial menegaskan bahwa aktivitas keuangan harus berkontribusi 

pada kesejahteraan kolektif dan pembangunan berkelanjutan. Internaliasi nilai-nilai ini 

melalui pendidikan Islam menjadi prasyarat penting bagi terbentuknya perilaku keuangan 

syariah yang etis, inklusif, dan berorientasi pada tujuan kemanusiaan. 

 

B. Sistem Keuangan Syariah 

Sistem keuangan syariah dibangun di atas prinsip-prinsip normatif yang bersumber 

dari Al-Qur’an, Sunnah, dan fiqh muʿāmalah, dengan penekanan utama pada larangan riba, 

gharar, dan maysir (Rahmawati et al., 2024). Larangan riba bertujuan mencegah praktik 

pengambilan keuntungan yang bersifat eksploitatif dan tidak seimbang, sekaligus 

mendorong mekanisme pembagian risiko yang adil melalui skema kemitraan (Syibly & 

Purwanto, 2021). Gharar merujuk pada ketidakpastian yang berlebihan dalam akad dan 



 

Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 61  

 

transaksi, yang dapat menimbulkan ketidakadilan serta asimetri informasi antar pihak 

(Awaluddin et al., 2020). Sementara itu, maysir berkaitan dengan aktivitas spekulatif dan 

perjudian yang mengandalkan untung-untungan tanpa dasar aktivitas produktif (Kristianti, 

2020). Ketiga larangan tersebut menegaskan bahwa keuangan syariah tidak semata 

mengatur aspek legal transaksi, tetapi bertujuan menciptakan sistem keuangan yang stabil, 

transparan, dan berkeadilan. 

Berbeda dengan sistem keuangan yang berorientasi pada keuntungan finansial 

semata, keuangan syariah memiliki karakteristik sebagai sistem berbasis nilai (value-based 

financial system). Orientasi nilai ini tercermin dalam penekanan pada keterkaitan antara 

aktivitas keuangan dan sektor riil, prinsip keadilan distributif, serta tanggung jawab sosial 

(Jalil & Hamzah, 2020). Keuangan syariah memandang uang bukan sebagai komoditas yang 

dapat diperdagangkan secara spekulatif, melainkan sebagai alat tukar dan sarana untuk 

mendorong aktivitas ekonomi yang produktif (Sukardi, 2022). Dengan demikian, 

keberhasilan sistem keuangan syariah tidak hanya diukur melalui pertumbuhan aset dan 

profitabilitas, tetapi juga melalui kontribusinya terhadap kesejahteraan masyarakat, 

pemerataan ekonomi, dan pencapaian maslahah secara kolektif. 

Perbedaan mendasar antara sistem keuangan syariah dan sistem keuangan 

konvensional terletak pada orientasi nilai dan tujuan akhir dari aktivitas keuangan. Sistem 

keuangan konvensional umumnya berfokus pada maksimalisasi keuntungan dan efisiensi 

pasar, dengan menjadikan bunga sebagai instrumen utama dalam pengelolaan risiko dan 

imbal hasil (Komalasari & Wirman, 2021). Sebaliknya, sistem keuangan syariah 

menempatkan kepatuhan terhadap prinsip etika dan keadilan sebagai landasan utama, 

dengan menekankan mekanisme bagi hasil, kemitraan, dan berbagi risiko (Sudirman et al., 

2023). Orientasi ini menjadikan keuangan syariah tidak hanya sebagai sistem ekonomi, 

tetapi juga sebagai instrumen moral dan sosial yang diarahkan untuk mencapai 

keseimbangan antara kepentingan individu dan kemaslahatan publik (Hasan et al, 2020). 

Perbedaan orientasi tersebut memperkuat argumen bahwa pengembangan keuangan 

syariah memerlukan fondasi nilai yang kuat, yang salah satunya dapat dibangun melalui 

integrasi pendidikan Islam. 

 

C. Maqāṣid al-Sharī‘ah sebagai Kerangka Integratif 

Dalam perspektif maqāṣid al-sharī‘ah, perlindungan harta (ḥifẓ al-māl) merupakan 

tujuan penting yang mengatur bagaimana kekayaan diperoleh, dikelola, dan 

didistribusikan secara etis (Mubarrak et al., 2023). Perlindungan ini tidak hanya bermakna 

menjaga hak kepemilikan individu, tetapi juga memastikan bahwa mekanisme ekonomi 

berjalan tanpa eksploitasi, ketidakadilan, dan kerugian sepihak. Dalam keuangan syariah, 

ḥifẓ al-māl diwujudkan melalui larangan praktik riba, gharar, dan maysir, serta penerapan 

akad-akad yang menjamin kejelasan, keadilan, dan pembagian risiko yang proporsional 

(Zulaikah, 2022). Dengan demikian, prinsip perlindungan harta menegaskan bahwa 



 

Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 62  

 

aktivitas keuangan harus diarahkan untuk menciptakan keamanan ekonomi dan stabilitas 

sosial, bukan sekadar akumulasi kekayaan. 

Selain perlindungan harta, maqāṣid al-sharī‘ah menempatkan keadilan distributif 

dan kesejahteraan sosial sebagai tujuan utama dalam sistem ekonomi Islam (Karimullah, 

2023). Keadilan distributif menuntut adanya mekanisme yang memungkinkan distribusi 

sumber daya secara lebih merata, sehingga kesenjangan ekonomi dapat diminimalkan. 

Dalam sistem keuangan syariah, prinsip ini tercermin melalui dorongan terhadap 

pembiayaan sektor riil, pemberdayaan usaha mikro dan kecil, serta integrasi instrumen 

keuangan sosial Islam seperti zakat, infak, dan wakaf (Rahmah, 2023). Orientasi pada 

kesejahteraan sosial menegaskan bahwa keberhasilan keuangan syariah tidak hanya 

diukur dari kinerja finansial, tetapi juga dari kontribusinya terhadap peningkatan kualitas 

hidup masyarakat dan pencapaian kemaslahatan bersama. 

Maqāṣid al-sharī‘ah berfungsi sebagai kerangka integratif yang menjembatani 

antara nilai-nilai pendidikan Islam dan praktik keuangan syariah dalam kehidupan nyata. 

Sebagai kerangka normatif, maqāṣid memberikan arah etis dan tujuan substantif yang 

dapat diinternalisasikan melalui proses pendidikan, sehingga nilai-nilai keadilan, amanah, 

dan tanggung jawab sosial tidak berhenti pada tataran konseptual (Pratiwi & Setiawan, 

2020). Dalam praktik keuangan, kerangka maqāṣid berperan sebagai instrumen evaluatif 

untuk menilai sejauh mana produk, kebijakan, dan perilaku keuangan syariah telah sejalan 

dengan tujuan syariah. Dengan menjadikan maqāṣid al-sharī‘ah sebagai titik temu antara 

pendidikan dan praktik, integrasi nilai dan sistem dapat diwujudkan secara lebih konsisten, 

berkelanjutan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi konseptual–

normatif, yang bertujuan untuk menganalisis dan mensintesis integrasi nilai-nilai 

pendidikan Islam dalam pengembangan sistem keuangan syariah. Pendekatan ini dipilih 

karena rumusan masalah penelitian tidak berfokus pada pengujian hubungan kausal 

statistik, melainkan pada pemahaman mendalam terhadap konsep, nilai, dan kerangka 

normatif yang mendasari praktik keuangan syariah. Dengan demikian, penelitian ini 

menempatkan pendidikan Islam, sistem keuangan syariah, dan maqāṣid al-sharī‘ah sebagai 

konstruksi teoretis yang dianalisis secara sistematis dan integratif. 

Sumber data penelitian terdiri atas data sekunder yang diperoleh melalui studi 

kepustakaan (library research), meliputi literatur ilmiah berupa buku, artikel jurnal 

bereputasi, dokumen kebijakan, fatwa, serta laporan resmi yang relevan dengan 

pendidikan Islam dan keuangan syariah. Data tersebut mencakup kajian klasik dan 

kontemporer tentang konsep tarbiyah, ta‘lim, dan ta’dib, prinsip-prinsip keuangan syariah, 

serta kerangka maqāṣid al-sharī‘ah. Pemilihan sumber dilakukan secara purposif dengan 

mempertimbangkan relevansi, kredibilitas akademik, dan kontribusinya terhadap 

pembahasan integrasi nilai dan sistem. 



 

Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 63  

 

Teknik analisis data dilakukan melalui analisis isi (content analysis) dan analisis 

tematik, dengan tahapan: (1) identifikasi konsep dan nilai kunci dalam pendidikan Islam 

dan keuangan syariah, (2) kategorisasi tema-tema utama seperti etika, literasi, keadilan, 

dan tanggung jawab sosial, serta (3) sintesis konseptual untuk merumuskan kerangka 

integratif berbasis maqāṣid al-sharī‘ah. Analisis ini bertujuan untuk mengungkap 

kesenjangan antara praktik keuangan syariah dan nilai normatif Islam, sekaligus 

merumuskan mekanisme integrasi nilai pendidikan Islam dalam pengembangan sistem 

keuangan syariah. 

Untuk menjaga validitas dan keandalan analisis, penelitian ini menerapkan teknik 

triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai perspektif teoretis dan temuan studi 

terdahulu. Selain itu, kerangka maqāṣid al-sharī‘ah digunakan sebagai alat evaluatif 

normatif untuk menilai koherensi antara nilai pendidikan Islam dan praktik keuangan 

syariah. Dengan metodologi ini, penelitian diharapkan mampu memberikan kontribusi 

konseptual yang kuat, baik bagi pengembangan literatur akademik maupun bagi 

perumusan kebijakan dan praktik keuangan syariah yang lebih etis dan berkelanjutan. 

 

PEMBAHASAN 

A. Peran Strategis Pendidikan Islam dalam Keuangan Syariah 

Pendidikan Islam memiliki peran strategis sebagai instrumen pembentuk perilaku 

ekonomi yang berlandaskan nilai dan kesadaran etis. Melalui internalisasi nilai tarbiyah, 

ta‘lim, dan ta’dib, pendidikan Islam tidak hanya meningkatkan pengetahuan individu 

tentang prinsip-prinsip keuangan syariah, tetapi juga membentuk cara pandang terhadap 

aktivitas ekonomi sebagai bagian dari tanggung jawab moral dan sosial. Proses pendidikan 

ini memengaruhi preferensi, sikap, dan keputusan ekonomi individu, sehingga mendorong 

perilaku keuangan yang lebih berhati-hati, adil, dan berorientasi jangka panjang. Dalam 

keuangan syariah, pendidikan berfungsi sebagai mekanisme sosial yang menjembatani 

norma dan praktik dengan menanamkan kesadaran bahwa kepatuhan syariah tidak 

berhenti pada aspek kontraktual, melainkan tercermin dalam integritas perilaku ekonomi 

sehari-hari. 

Penguatan pendidikan Islam berkontribusi signifikan dalam mengurangi praktik 

pseudo-syariah yang sering muncul sebagai akibat pendekatan formalistik dan minimnya 

pemahaman substantif. Praktik pseudo-syariah terjadi ketika produk dan layanan 

keuangan hanya meniru struktur konvensional dengan label syariah, tanpa memperhatikan 

tujuan etis dan kemaslahatan yang menjadi ruh sistem keuangan Islam. Pendidikan Islam 

yang menekankan pemahaman nilai dan maqāṣid al-sharī‘ah berperan sebagai alat kritis 

bagi masyarakat dan pelaku industri untuk mengevaluasi kesesuaian antara praktik 

keuangan dan tujuan normatif Islam. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya 

memperkuat literasi keuangan syariah, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme korektif 



 

Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 64  

 

yang menjaga otentisitas dan legitimasi moral sistem keuangan syariah di tengah dinamika 

industri modern. 

 

B. Implikasi terhadap Pengembangan Sistem Keuangan Syariah 

Integrasi nilai pendidikan Islam membawa implikasi langsung terhadap desain 

produk dan layanan keuangan syariah. Produk keuangan tidak lagi dipahami sebagai 

instrumen finansial yang memenuhi ketentuan akad, tetapi sebagai sarana untuk 

merealisasikan nilai keadilan, kemitraan, dan kemaslahatan. Dengan fondasi pendidikan 

yang kuat, pengembangan produk diarahkan pada keterkaitan yang lebih nyata dengan 

sektor riil, skema pembagian risiko yang adil, serta transparansi informasi kepada nasabah. 

Pendekatan ini mendorong inovasi produk yang tidak hanya kompetitif secara pasar, tetapi 

juga konsisten dengan tujuan normatif keuangan syariah. Desain layanan yang berorientasi 

nilai juga meningkatkan kualitas hubungan antara lembaga keuangan dan nasabah, dari 

relasi transaksional menuju kemitraan yang berkelanjutan. 

Selain itu, pendidikan Islam berimplikasi signifikan terhadap penguatan tata kelola 

dan kepatuhan syariah, yang pada gilirannya memengaruhi tingkat kepercayaan dan 

inklusi keuangan. Internaliasi nilai amanah dan tanggung jawab sosial melalui pendidikan 

memperkuat budaya kepatuhan di tingkat kelembagaan, sehingga pengawasan syariah 

tidak hanya bersifat formal, tetapi terintegrasi dalam pengambilan keputusan strategis. 

Tata kelola yang berbasis nilai ini meningkatkan kredibilitas lembaga keuangan syariah di 

mata masyarakat dan memperkuat kepercayaan publik. Kepercayaan yang tumbuh secara 

berkelanjutan menjadi prasyarat penting bagi perluasan inklusi keuangan syariah, 

terutama di kalangan masyarakat yang selama ini belum terjangkau layanan keuangan 

formal. Dengan demikian, pendidikan Islam berperan sebagai fondasi nilai yang menopang 

pengembangan sistem keuangan syariah yang inklusif, akuntabel, dan berorientasi pada 

kemaslahatan sosial. 

 

C. Tantangan dan Peluang 

Integrasi nilai pendidikan Islam dalam pengembangan sistem keuangan syariah 

menghadapi sejumlah tantangan implementatif yang bersifat struktural dan kultural. 

Tantangan utama terletak pada kesenjangan antara ideal normatif dan realitas praktik 

industri yang dipengaruhi oleh tekanan pasar, target pertumbuhan, dan kompleksitas 

regulasi. Internaliasi nilai sering kali terhambat oleh pendekatan teknokratis yang 

menempatkan kepatuhan syariah sebatas aspek prosedural, sehingga dimensi etika dan 

tujuan kemaslahatan belum sepenuhnya terintegrasi dalam pengambilan keputusan. Di sisi 

lain, digitalisasi keuangan menghadirkan dinamika baru, terutama dalam menjangkau 

generasi muda yang memiliki pola perilaku finansial cepat, praktis, dan berbasis teknologi. 

Tanpa fondasi nilai yang kuat, inovasi digital berpotensi memperluas jarak antara prinsip 

syariah dan praktik aktual, sekaligus meningkatkan risiko penyederhanaan makna 

keuangan syariah menjadi sekadar produk digital berlabel syariah. 



 

Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 65  

 

Namun demikian, tantangan tersebut sekaligus membuka peluang strategis bagi 

penguatan peran institusi pendidikan dan regulator dalam membangun ekosistem 

keuangan syariah yang berbasis nilai. Institusi pendidikan memiliki peluang untuk 

mengembangkan kurikulum dan metode pembelajaran yang integratif, menggabungkan 

pemahaman normatif, literasi keuangan, dan kompetensi digital secara seimbang. 

Sementara itu, regulator berperan penting dalam menciptakan kerangka kebijakan yang 

tidak hanya mendorong inovasi dan pertumbuhan industri, tetapi juga memastikan 

konsistensi antara praktik keuangan syariah dan tujuan maqāṣid al-sharī‘ah. Sinergi antara 

pendidikan dan regulasi menjadi kunci dalam memanfaatkan digitalisasi sebagai sarana 

perluasan inklusi dan penguatan nilai, sehingga keuangan syariah dapat berkembang 

secara berkelanjutan dan relevan bagi generasi masa depan. 

 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Pengembangan sistem keuangan syariah yang berkelanjutan tidak dapat dilepaskan 

dari integrasi nilai-nilai pendidikan Islam sebagai fondasi etika dan moral. Pesatnya 

pertumbuhan industri keuangan syariah, baik secara institusional maupun regulatif, belum 

sepenuhnya diimbangi dengan internalisasi nilai normatif Islam dalam praktik operasional 

dan perilaku ekonomi. Kesenjangan antara kepatuhan formal dan tujuan substantif 

keuangan syariah menunjukkan bahwa pendekatan teknis dan legalistik semata tidak 

cukup untuk mewujudkan sistem keuangan yang adil, inklusif, dan berorientasi pada 

kemaslahatan. Di sini, pendidikan Islam berperan strategis dalam membentuk kesadaran, 

karakter, dan perilaku ekonomi yang selaras dengan prinsip-prinsip syariah. 

Dengan menempatkan maqāṣid al-sharī‘ah sebagai kerangka integratif, penelitian 

ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai jembatan antara nilai 

normatif dan praktik keuangan syariah. Internaliasi nilai keadilan, amanah, tanggung jawab 

sosial, dan perlindungan harta melalui pendidikan memungkinkan terbentuknya sistem 

keuangan syariah yang tidak hanya patuh secara hukum, tetapi juga memiliki legitimasi 

moral dan sosial. Integrasi ini menjadi semakin penting di tengah tantangan digitalisasi dan 

dinamika generasi muda, yang menuntut pendekatan pendidikan dan pengembangan 

sistem keuangan syariah yang adaptif, substansial, dan berorientasi jangka panjang. 

 

B. Implikasi 

Implikasi dari temuan ini menekankan perlunya sinergi yang lebih kuat antara 

institusi pendidikan, industri keuangan syariah, dan regulator dalam membangun 

ekosistem keuangan syariah berbasis nilai. Pendidikan Islam perlu diintegrasikan secara 

sistematis dalam pengembangan kurikulum, pelatihan sumber daya manusia, dan literasi 

publik keuangan syariah, sehingga nilai-nilai normatif tidak berhenti pada tataran 



 

Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 66  

 

konseptual. Di sisi lain, regulator dan pelaku industri perlu menjadikan kerangka maqāṣid 

al-sharī‘ah sebagai acuan dalam desain produk, tata kelola, dan inovasi digital, agar 

pertumbuhan keuangan syariah sejalan dengan tujuan keadilan dan kesejahteraan sosial. 

Pendekatan integratif ini diharapkan mampu memperkuat kepercayaan publik, 

memperluas inklusi keuangan, dan menjaga keberlanjutan sistem keuangan syariah di 

masa depan. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Amsari, S., Harahap, I., Nawawi, Z.M. (2024). Transformasi Paradigma Pembangunan 
Ekonomi: Membangun Masa Depan Berkelanjutan melalui Perspektif Ekonomi 
Syariah. Ekonomis: Journal of Economics and Business Vol 8, No 1. 

Awaluddin, M., Suyuti, M.G., Awaluddin, S.P. (2020). Optimization of Islamic Institute Role 
in Promoting Sharia Banking in Indonesia. Jurnal Minds: Manajemen Ide dan 
Inspirasi, Vol. 7 No. 2. 

Cupian, Zaky, M., Nurjaman, K., Kurnia, E. (2020). Analisis Pelaksanaan Rekruitmen, Seleksi 
dan Penempatan Berdasarkan Perspektif Islamic Human Capital Komitmen. Jurnal 
Ilmiah Manajemen, Vol. 1 No. 1. 

Dana, M.A. (2020). At-Tarbiyah Sebagai Konsep Pendidikan dalam Islam. Inovatif: Jurnal 
Penelitian Pendidikan, Agama, Dan Kebudayaan, 6(1), 88-104. 
DOI:10.55148/inovatif.v6i1.138 

Hafizd, J.Z. (2022). Pentingnya Edukasi Ekonomi Syariah Berbasis Moderasi Beragama 
Kepada Masyarakat Bagi Terwujudnya Keadilan Ekonomi di Indonesia. Jurnal Studi 
Sosial Keagamaan Syekh Nurjati, 02 (01) 

Hasan, H. A. (2024). Pengaruh Sikap Religiusitas Terhadap Minat Berinvestasi Individu 
Masyarakat Muslim di Indonesia. PILAR, 15(1), 23-32.  

Jalil, A., Hamzah, S.A. (2020). Pengaruh Bagi Hasil dan Kebutuhan Modal Terhadap Minat 
UMKM Mengajukan Pembiayaan Pada Lembaga Keuangan Syariah Di Kota Palu. 
Jurnal Perbankan dan Keuangan Syariah Vol. 2 No. 2 

Jaya, A., Soemitra, A., Rasyid, A. (2021) Studi Literatur Problematika Product Development 
Dan Standard Produk Lembaga Keuangan dan Perbankan Islam. Human Falah, Vol. 8. 
No. 1 

Karimullah, Suud Sarim. (2023). Exploration of Maqasid Al-Shariah Concepts in The 
Development of Islamic Economic Policies. Mu’amalah: Jurnal Hukum Ekonomi 
Syariah, Vol. 2, No. 2, h. 153 – 172. 

Khafiyya, N. (2022). Konsep Ta’dib dan Relevansinya Terhadap Pendidikan Karakter Anak 
Usia Dini. Taqaddumi Journal of Quran and Hadith Studies Vol. 2, no. 2. pp. 161-174, 
doi: 10.12928/taqaddumi.v2i2.7059  



 

Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 67  

 

Komalasari, I., Wirman. (2021). Analisis Perbandingan Kinerja Keuangan Bank 
Konvensional Dengan Bank Syariah Periode 2015-2019. Jurnal Akuntansi Bisnis 
Vol.14, No. 2. 

Kristianti, Dewi Sukma. (2020). Integrasi Prinsip Syariah dalam Fungsi Intermediasi 
Lembaga Keuangan Syariah. Undang: Jurnal Hukum, Vol. 3, No. 2. 

Kusumastuti, R.D., Faizi, Kusuma, A.S. (2022). Sosialisasi Dan Edukasi Produk Perbankan 
Syariah Bagi Pengurus Masjid Kementerian/Lembaga dan BUMN. Madani: Jurnal 
Pengabdian Kepada Masyarakat. 

Laksana, B.A., Luqman, Y. (2024). Proses Komunikasi dalam Implementasi Qanun Nomor 
11 Tahun 2018 Tentang Lembaga Keuangan Syariah dan Merger Bank Syariah 
Indonesia. Kanal, 12(2). Doi:10.21070/kanal.v12i2.1763  

Mahardika, M., Prasetyo, A., Amalia, F.A. (2022). Akuntabilitas Dan Transparansi 
Pengelolaan Keuangan Masjid. El Muhasaba: Jurnal Akuntansi. Vol. 13, No 2  

Mubarok, M., Yusuf, M. (2024). Manajemen Kurikulum Pendidikan Agama Islam 
Multikultural Di Sekolah Menegah Atas Islam Terpadu Ar-Rahmah Dalam 
Menumbuhkan Kesadaran Siswa Terhadap Keberagaman Masyrakat. Learning: Jurnal 
Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 4 No. 2. 

Mubarrak, H., Munir, B., Achyar, G. (2023). Enhancing Productive Zakat Programs in Light 
of Maqāṣid Syarī’ah: Chance and Challenge in Contemporary Aceh. el Barka: Journal of 
Islamic Economics and Business Vol. 6. No. 1, h. 1-25. 

Muhibban, Munir, M.M. (2023). Pemberdayaan Ekonomi Berlandaskan Maslahah Dalam 
Hukum Islam. Jurnal Kajian Islam Modern, Vol. 10 No. 01  

Norrahman, Rezki Akbar (2023). Peran Fintech Dalam Transformasi Sektor Keuangan 
Syariah. Jibema: Jurnal Ilmu Bisnis, Ekonomi, Manajemen, dan Akuntansi Volume 1, 
No. 2. 

Pertiwi, T. D., & Herianingrum, S. (2024). Menggali Konsep Maqashid Syariah: Perspektif 
Pemikiran Tokoh Islam. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 10(01), 807-820. doi: 
http://dx.doi.org/10.29040/jiei.v10i1.12386. 

Pratiwi, L.N., Setiawan. (2020). Pengaruh Implementasi Good Corporate Governance dan 
Maqashid Al-Syariah Terhadap Profitabilitas Pada Bank Umum Syariah. Sigma-Mu, 
Vol. 11, No. 2. 

Rahmah, Fitria. (2023). Islamic Financial Inclusion and Economic Growth: a case study in 
East Kalimantan. Etihad: Journal of Islamic Banking and Finance, Vol. 3, Issue 2. 

Rahmawati, R., Azzahra, S., Setiawan, I. (2024). Peran Manager Keuangan Dalam Menangani 
Konflik Keuangan dan Nilai-nilai Syariah. Minhaj: Jurnal Ilmu Syariah, Vol. 5, No. 1.  

Romlah, S., Rusdi. (2023). Pendidikan Agama Islam Sebagai Pilar Pembentukan Moral dan 
Etika. Al-Ibrah|Vol. 8 No. 30 

Rosyati, T., Nuryani, A., Fitriyana, F. (2024). Edukasi Literasi Keuangan Syariah pada Unit 
Usaha Yayasan Darul Anwar Banten. Dinamika: Jurnal Pengabdian Masyarakat, Vol. 2, 
No. 2.  



 

Integrasi Nilai Pendidikan Islam dalam Pengembangan Sistem Keuangan Syariah 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 68  

 

Siregar, K.H., Vientiany, D., Erliyanti. (2023). Pengaruh Budaya, Sosial, Personal, Dan 
Psikologis Terhadap Perilaku Memilih Keuangan Syariah di Provinsi Nanggroe Aceh 
Darussalam. Niagawan, Vol. 12. No. 3. 

Soemitra, A., Awaluddin, Daulay, N. (2021). Studi Literatur Tujuan Ideal Lembaga Keuangan 
Dan Perbankan Islam. Human Falah: Vol. 8. No. 2 

Sudriman, W.F.R., Fithriyana, R., Fithriyana, M., Reza, S., Winario, M., Mardiyah, S. (2023). 
Peningkatan Literasi Keuangan Syariah pada Karyawan Perumdam Tirta Kampar. 
Care: Journal Pengabdian Multi Disiplin, Vol. 1 No. 2. 

Sukardi, Didi. (2022). Aspek Yuridis Proses Migrasi Rekening Nasabah Dalam Rangka Roll 
Out Pada Bank Syariah Indonesia. Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi 
Islam, Vol. 07, No. 02. 

Syibly, M.R., Purwanto, M.R. (2021). Morality and Justice in the Islamic Economics. 
Advances in Economics, Business and Management Research, volume 168. 
Proceedings of the 2nd Southeast Asian Academic Forum on Sustainable 
Development (SEA-AFSID 2018). 

Wijayanto, Baskoro (2023). Islamic World View: Perbandingan Ekonomi Islam dan 
Ekonomi Konvensional. BudAI: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies, Vol. 3, No. 
2. DOI: 10.30659/mjis.1.2.112-125. 

Zulaikhah. (2022). Implementasi Maqashid Al-Syariah Dalam Penetapan Upah Minimum 
Pekerja Berbasis Keadilan. Justisia Ekonomika, Vol. 6, No. 1. 


