
 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 1  

 

Al Urwatul Wutsqa: Kajian Pendidikan Islam 
ISSN: 2775-4855 
Volume 5, Nomor 2, Desember 2025 
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/alurwatul 
 

 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam  
Dari Klasik Hingga Kontemporer 

 

Saiyed Mahmuddin Assaqqaf1, Muzakkir2, Achmad Ichsan Darwis3, Sumiati4  
 

1,2,3,4Universitas Muhammadiyah Makassar 
E-mail Correspondent: mahmuddinassaqqaf1984@gmail.com 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri evolusi dan perkembangan teori manajemen 
pendidikan Islam dalam lintasan sejarah, mulai dari periode klasik (abad pertengahan) hingga 
era kontemporer (masa kini). Studi ini dilakukan dengan menggunakan metode penelitian 
kepustakaan (library research) dengan pendekatan historis-filosofis untuk menganalisis 
berbagai literasi primer dan sekunder yang relevan. 
Temuan penelitian mengungkapkan bahwa teori manajemen pendidikan Islam telah 
mengalami perkembangan yang dinamis dan kontekstual. Pada periode klasik, konsep 
manajemen pendidikan lebih bersifat intuitif dan terintegrasi penuh dengan nilai-nilai 
keislaman, yang tercermin dari praktik kepemimpinan di lembaga-lembaga seperti kuttab, 
masjid, dan madrasah. Konsep-konsep Kunci seperti al-Imamah (kepemimpinan), al-‘Adl 
(keadilan), Syura (musyawarah), dan Amanah (tanggung jawab) menjadi landasan utamanya, 
yang banyak dipengaruhi oleh pemikiran para filsuf dan cendekiawan Muslim seperti Al-
Ghazali dan Al-Mawardi. 
Periode pertengahan menandai fase formalisasi dan sistematisasi dengan berdirinya lembaga 
pendidikan formal seperti Madrasah Nizamiyah, yang membutuhkan struktur organisasi dan 
manajemen yang lebih kompleks. Sementara itu, pada era kontemporer, teori manajemen 
pendidikan Islam mengalami proses integrasi dan adaptasi. Teori-teori manajemen modern 
dari Barat (seperti Manajemen Berbasis Sekolah, Total Quality Management, dan Strategic 
Management) diadopsi dan disinergikan dengan prinsip-prinsip dan etika Islam yang 
bersumber dari Al-Qur'an dan As-Sunnah. Hal ini melahirkan paradigma manajemen 
pendidikan yang tidak hanya mengejar efisiensi dan efektivitas duniawi, tetapi juga bermuara 
pada pencapaian tujuan ukhrawi (falah). 
Kesimpulan dari penelitian ini adalah bahwa teori manajemen pendidikan Islam bukanlah 
sebuah entitas yang statis. Ia merupakan sebuah tradisi intelektual yang terus berkembang, 
merespons perubahan zaman melalui dialog yang kritis dan kreatif antara warisan normatif 
Islam dengan tuntutan modernitas. Sinergi antara prinsip ilahiah dan ilmu manajemen modern 
menjadi kunci bagi pengembangan lembaga pendidikan Islam yang unggul dan relevan di masa 
depan. 
 
Kata Kunci: Manajemen Pendidikan Islam, Teori Klasik, Teori Kontemporer, Sejarah Pemikiran 
Islam, Integrasi Ilmu 
 
 

https://journal.unismuh.ac.id/index.php/alurwatul


 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 2  

 

EDUCATIONAL MANAGEMENT THEORY ISLAMIC EDUCATION MANAGEMENT  
FROM CLASSIC TO CONTEMPORARY 

 

Abstract 

This research aims to trace the evolution and development of Islamic education management 
theory in historical trajectories, starting from the classical period (medieval period) to the 
contemporary era (present). This study was conducted using a library research method with a 
historical-philosophical approach to analyze various relevant primary and secondary literacy. 
The findings of the study reveal that Islamic education management theory has undergone 
dynamic and contextual development. In the classical period, the concept of education 
management was more intuitive and fully integrated with Islamic values, which was reflected in 
leadership practices in institutions such as kuttabs, mosques, and madrasas. Key concepts such 
as al-Imamah (leadership), al-'Adl (justice), Shura (deliberation), and Amanah (responsibility) 
are the main foundations, which are heavily influenced by the thought of Muslim philosophers 
and scholars such as Al-Ghazali and Al-Mawardi. 
The middle period marked a phase of formalization and systematization with the establishment 
of formal educational institutions such as Madrasah Nizamiyah, which required a more complex 
organizational and management structure. Meanwhile, in the contemporary era, Islamic 
education management theory has undergone a process of integration and adaptation. Modern 
management theories from the West (such as School-Based Management, Total Quality 
Management, and Strategic Management) are adopted and synergized with Islamic principles 
and ethics sourced from the Qur'an and As-Sunnah. This gave birth to an education 
management paradigm that not only pursues worldly efficiency and effectiveness but also leads 
to the achievement of ukhrawi (falah) goals. 
The conclusion of this study is that Islamic education management theory is not a static entity. 
It is an intellectual tradition that continues to evolve, responding to the changing times through 
a critical and creative dialogue between the normative heritage of Islam and the demands of 
modernity. The synergy between divine principles and modern management science is the key to 
the development of superior and relevant Islamic educational institutions in the future. 
 
Keywords: Islamic Education Management, Classical Theory, Contemporary Theory, History of 
Islamic Thought, Integration of Knowledge 
 
 

 

PENDAHULUAN  

Pendidikan Islam sebagai sebuah institusi dan proses peradaban telah mengalami 

dinamika yang panjang seiring dengan perkembangan zaman. Dari masa Rasulullah 

shallallahu 'alaihi wasallam hingga era kontemporer saat ini, lembaga-lembaga pendidikan 

Islam terus bertransformasi—mulai dari model sederhana seperti kuttab dan halaqah di 

masjid, hingga lembaga formal seperti madrasah, sekolah, dan universitas. Transformasi ini 

tidak hanya terjadi pada aspek fisik kelembagaan, tetapi juga pada aspek pengelolaan atau 

manajemen pendidikannya. 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 3  

 

Pada akar sejarahnya, praktik pengelolaan pendidikan Islam telah diwarnai oleh 

nilai-nilai ilahiah yang bersumber dari Al-Qur'an dan Sunnah. Konsep-konsep seperti al-

imamah (kepemimpinan), al-'adl (keadilan), syura (musyawarah), dan amanah (tanggung 

jawab) menjadi fondasi etis-manajerial yang diimplementasikan dalam pengelolaan 

pendidikan, meskipun pada masa awal bersifat intuitif dan belum tersistematisasi dalam 

bentuk teori yang baku. 

Perkembangan zaman menuntut lembaga pendidikan Islam untuk beradaptasi 

dengan kompleksitas tantangan modern. Hadirnya teori-teori manajemen modern dari 

Barat—seperti Manajemen Berbasis Sekolah (MBS), Total Quality Management (TQM), dan 

Strategic Management—menawarkan seperangkat alat untuk mencapai efisiensi dan 

efektivitas organisasi. Namun, adopsi teori-teori ini tanpa penyaringan yang kritis berisiko 

mengikis identitas dan nilai-nilai fundamental pendidikan Islam. Oleh karena itu, 

diperlukan upaya untuk menyelaraskan dan mensinergikan prinsip-prinsip manajemen 

modern dengan nilai-nilai Islam yang bersifat abadi, sehingga melahirkan sebuah 

paradigma manajemen pendidikan Islam yang holistik; yang tidak hanya mengejar 

kesuksesan duniawi (dunyawi) tetapi juga mengarah pada tujuan akhir kesuksesan 

ukhrawi (falah). 

Sayangnya, pemahaman terhadap perkembangan teori manajemen pendidikan 

Islam seringkali terfragmentasi—hanya melihat pada periode tertentu tanpa 

menghubungkannya dalam sebuah peta besar sejarah pemikiran. Penelusuran terhadap 

evolusi teori ini dari masa klasik hingga kontemporer menjadi penting untuk memahami 

kontinuitas, perubahan, dan dialektika yang terjadi antara warisan normatif Islam dan 

tuntutan kontekstual setiap era. Atas dasar inilah, penelitian dengan judul "Teori 

Manajemen Pendidikan Islam dari Klasik hingga Kontemporer" ini dilakukan. 

 

METODE 

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kepustakaan (library research). Penelitian 

ini mengandalkan sumber-sumber tertulis dan dokumen untuk memperoleh data dan 

informasi yang relevan dengan fokus kajian, tanpa melakukan kerja lapangan atau 

pengumpulan data empiris secara langsung. 

 

Pendekatan Penelitian  

Penelitian ini menggunakan pendekatan historis-filosofis. Pendekatan Historis 

digunakan untuk menelusuri dan menganalisis perkembangan teori manajemen 

pendidikan Islam secara kronologis, dari masa klasik hingga kontemporer. Pendekatan ini 

memungkinkan peneliti untuk memahami peristiwa, gagasan, dan institusi masa lampau 

dalam konteksnya untuk menjelaskan perkembangannya. Pendekatan Filosofis digunakan 

untuk mendalami dan menganalisis landasan nilai, konsep, prinsip, dan paradigma yang 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 4  

 

mendasari teori-teori manajemen pendidikan Islam pada setiap periode. Pendekatan ini 

menitikberatkan pada analisis kritis dan interpretatif terhadap ide-ide pokok. 

 

Sumber Data 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari: 

1. Sumber Data Primer: Merupakan sumber pertama yang berisi gagasan orisinal tentang 

teori manajemen pendidikan Islam. Sumber ini meliputi: 

a) Karya-karya orisinal (buku, risalah, artikel) dari pemikir Muslim klasik, pertengahan, 

dan kontemporer yang relevan (seperti Al-Ghazali, Al-Mawardi, dll). 

b) Teks-teks fundamental Islam (Al-Qur'an dan As-Sunnah) yang menjadi sumber nilai 

dan etika manajemen. 

c) Dokumen sejarah tentang lembaga pendidikan Islam (seperti Kuttab, Madrasah 

Nizamiyah). 

2. Sumber Data Sekunder: Merupakan sumber yang mendukung, menginterpretasi, atau 

menganalisis sumber primer. Sumber ini meliputi: 

a) Buku-buku, jurnal ilmiah, dan artikel yang membahas sejarah pendidikan Islam, 

filsafat manajemen pendidikan, dan teori manajemen modern. 

b) Biografi intelektual, kamus, ensiklopedia, dan karya tulis lain yang membantu 

pemahaman terhadap konteks dan konsep. 

 

Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah teknik dokumentasi. Peneliti 

mengumpulkan, mencatat, dan mengkaji data yang relevan dari berbagai sumber 

kepustakaan, baik primer maupun sekunder, seperti yang telah disebutkan di atas. 

 

Teknik Analisis Data 

Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content 

analysis) dan analisis historis-kritis. 

1. Analisis Isi (Content Analysis): Digunakan untuk mengidentifikasi, mengkategorikan, 

dan menafsirkan konsep-konsep kunci (seperti al-Imamah, al-'Adl, Syura, Amanah, 

falah) serta pola integrasi antara teori manajemen modern dan prinsip Islam. 

2. Analisis Historis-Kritis: Data historis dianalisis dengan cara mengkritisi sumber, 

melakukan verifikasi, dan menafsirkan peristiwa atau perkembangan teori secara 

kronologis untuk memahami kontinuitas dan perubahan. Analisis ini juga melibatkan 

interpretasi filosofis terhadap makna di balik perkembangan teori tersebut. 

 

Alur Analisis 

Secara ringkas, alur analisis yang dilakukan adalah: 

1. Heuristik (Pengumpulan Sumber): Menghimpun sumber data primer dan sekunder yang 

relevan. 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 5  

 

2. Kritik Sumber (Verifikasi): Menguji kredibilitas dan keautentikan sumber data yang 

telah dikumpulkan. 

3. Interpretasi (Penafsiran): Menafsirkan data yang telah diverifikasi dengan pendekatan 

filosofis untuk memahami makna, nilai, dan hubungan antar konsep. 

4. Historiografi (Penulisan): Menyajikan hasil temuan dan analisis dalam suatu narasi yang 

sistematis, koheren, dan komprehensif sesuai dengan tujuan penelitian, yaitu 

memetakan evolusi teori dari masa ke masa. 

 

Dengan menerapkan metode dan teknik tersebut, penelitian ini bertujuan untuk 

merekonstruksi peta perkembangan teori manajemen pendidikan Islam secara 

komprehensif dan mendalam. 

 

PEMBAHASAN 

A. Konsep Dasar Manajemen Pendidikan Islam  

Manajemen pendidikan Islam didefinisikan sebagai proses perencanaan, 

pengorganisasian, pelaksanaan, dan pengawasan sumber daya pendidikan yang didasarkan 

pada nilai-nilai Islam untuk mencapai tujuan pendidikan. Ciri khas manajemen pendidikan 

Islam terletak pada integrasi nilai-nilai ketauhidan dalam seluruh proses manajerial. 

Prinsip Dasar: a) Tawhid-Based Management: Pengelolaan berdasarkan konsep 

ketauhidan; b) Khilafah: Manajemen sebagai amanah; c) Maslahah: Orientasi pada 

kemaslahatan umat; dan d) Ihsan: Pelaksanaan dengan kualitas terbaik 

 

B. Teori Manajemen Pendidikan Islam Era Klasik (610-1250 M) 

Manajemen Pendidikan Islam di Masa Rasulullah SAW merupakan fondasi dari 

seluruh sistem pendidikan Islam yang berkembang kemudian. Meskipun strukturnya 

sangat sederhana dan organik, prinsip-prinsip dasarnya sangat revolusioner dan efektif. 

Era klasik merupakan periode fondasional manajemen pendidikan Islam yang dimulai dari 

masa kenabian Muhammad SAW hingga kejayaan Dinasti Abbasiyah. Ciri utama periode ini 

adalah pembentukan sistem pendidikan Islam yang orisinal, dengan karakteristik: a) Pusat 

pendidikan: Masjid sebagai multifungsi; b) Metode pembelajaran: Halaqah al-ilm dan 

musyawarah; c) Sumber pendanaan: Zakat, infaq, dan shadaqah; dan d) Kurikulum: 

Integrasi ilmu naqli dan aqli. 

 

1. Masa Rasulullah SAW  

Rasulullah SAW menerapkan model manajemen pendidikan yang revolusioner pada 

masanya: a) Suffah sebagai lembaga pendidikan pertama; b) Metode halaqah dan 

mudzakarah; dan c) Kurikulum terintegrasi: akidah, ibadah, akhlak, dan kehidupan sosial. 

Model manajemen pendidikan Rasulullah SAW merupakan prototype ideal yang 

mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dengan praktik pendidikan efektif. Sistem ini terbukti 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 6  

 

berhasil mencetak generasi terbaik (khairu ummah) dan tetap relevan untuk diadaptasi 

dalam konteks pendidikan modern dengan melakukan penyesuaian-penyesuaian yang 

diperlukan. 

Manajemen pendidikan di masa Rasulullah SAW mungkin tidak memiliki struktur 

birokrasi yang rumit, tetapi ia memiliki "jiwa" manajemen yang sangat kuat. Prinsip-

prinsip dasarnya seperti tujuan yang jelas, kurikulum yang bertahap, metode yang variatif, 

dan komitmen pada keteladanan telah menjadi model ideal yang terus menginspirasi 

sistem pendidikan Islam sepanjang sejarah. Fondasi yang diletakkan oleh Rasulullah inilah 

yang kemudian dikembangkan secara lebih struktural dan kelembagaan pada masa 

Khulafaur Rasyidin dan dinasti-dinasti setelahnya. 

 

2. Masa Khulafaur Rasyidin 

Manajemen Pendidikan Islam di Masa Khulafaur Rasyidin mengalami 

perkembangan dan penyesuaian yang signifikan pasca wafatnya Rasulullah SAW. Masa ini 

(11-40 H / 632-661 M) ditandai dengan perluasan wilayah Islam yang sangat pesat, yang 

berdampak langsung pada kebutuhan dan model pengelolaan pendidikan. Berikut 

penjelasan detailnya, dilihat dari sudut pandang manajemen: 

a. Masa Abu Bakar Ash-Shiddiq (11-13 H / 632-634 M). 

Masa kekhalifahan Abu Bakar Ash-Shiddiq (632-634 M) relatif singkat, namun sangat 

krusial karena merupakan periode transisi setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW. 

Fokus utama pemerintahan Abu Bakar adalah pada stabilitas politik dan keamanan 

dalam menghadapi fenomena riddah (kemurtadan), peperangan, dan munculnya nabi-

nabi palsu. Meskipun demikian, pendidikan Islam tetap berlangsung dan memiliki 

karakteristik manajemennya sendiri. 

Berikut adalah gambaran manajemen pendidikan di masa Abu Bakar Ash-Shiddiq, 

dilihat dari sudut pandang fungsi-fungsi manajemen modern: 

1) Perencanaan (Planning) 

a)  Fokus pada Pelestarian dan Kontinuitas: Perencanaan pendidikan tidak bersifat 

ekspansif (memperluas), tetapi lebih pada melestarikan dan mengokohkan 

sistem pendidikan yang telah ditinggalkan oleh Rasulullah SAW. Tujuannya 

adalah memastikan ajaran Islam yang murni tidak tercampur dengan pemikiran-

pemikiran baru yang menyimpang. 

b)  Prioritas pada Pendidikan Al-Qur'an: Perencanaan difokuskan pada 

pengumpulan dan pembukuan Al-Qur'an, yang merupakan sumber utama 

pendidikan Islam. Ini adalah proyek strategis yang direncanakan oleh Abu Bakar 

atas usulan Umar bin Khattab. 

2) Pengorganisasian (Organizing) 

a)  Struktur Sederhana dan Non-Formal: Tidak ada struktur Departemen Pendidikan 

yang formal. Sistem pendidikannya masih bersifat non-formal dan tersebar. 

b)  Lembaga Pendidikan: Lembaga pendidikan utamanya masih adalah Masjid 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 7  

 

sebagai pusat ibadah dan belajar, Kuttab yaitu tempat anak-anak belajar 

membaca, menulis, dan menghafal Al-Qur'an, Rumah-rumah Sahabat Seperti 

rumah Abu Bakar sendiri, yang menjadi tempat berkumpulnya para sahabat 

untuk berdiskusi. 

c)  Sumber Daya Manusia: "Guru" atau pengajar adalah para sahabat Nabi yang faqih 

(ahli ilmu), seperti Abu Bakar sendiri, Umar bin Khattab, Utsman bin Affan, Ali 

bin Abi Thalib, Abdullah bin Mas'ud, dan Zaid bin Tsabit. Mereka bertindak 

sebagai manajer sekaligus tenaga pendidik secara sukarela. 

3) Pengarahan (Actuating/Leading) 

a)  Kepemimpinan oleh Contoh (Leadership by Example): Abu Bakar sendiri adalah 

seorang guru dan pemimpin yang mendidik dengan keteladanan. Sikapnya yang 

tegas dalam membela kebenaran, lembut terhadap rakyat, dan zuhud terhadap 

dunia menjadi model hidup bagi para sahabat dan rakyatnya. 

b)  Motivasi Spiritual: Pengarahan dan motivasi yang diberikan bersifat spiritual, 

menekankan pada keutamaan menuntut ilmu, mengamalkannya, dan berjihad di 

jalan Allah. Abu Bakar sering memberikan nasihat dan khutbah yang memotivasi 

umat. 

4) Pengawasan (Controlling) 

a)  Pengawasan Langsung: Pengawasan terhadap proses pendidikan berjalan secara 

langsung dan personal. Sebagai pemimpin umat, Abu Bakar dapat langsung 

memantau dan menegur jika terdapat penyimpangan dalam pemahaman agama. 

b)  Kontrol melalui Kebijakan: Kebijakan Abu Bakar yang tegas memerangi nabi-nabi 

palsu dan kelompok murtad merupakan bentuk kontrol yang ketat terhadap 

penyebaran paham yang dapat merusak akidah dan pendidikan Islam. 

 

Meski singkat dan penuh gejolak, manajemen pendidikan di masa Abu Bakar Ash-

Shiddiq berhasil menjaga stabilitas dan kemurnian pendidikan Islam dengan 

pendekatan yang sederhana namun efektif, serta mewariskan fondasi yang kokoh bagi 

pengembangan pendidikan di masa Khalifah Umar bin Khattab selanjutnya. 

b.  Masa Umar bin Khattab (13-23 H / 634-644 M) 

Masa kepemimpinan Umar bin Khattab (634-644 M) dikenal sebagai periode ekspansi 

dan konsolidasi besar-besaran Kekhalifahan Islam. Dalam konteks ini, pendidikan 

menjadi salah satu pilar utama untuk menstabilkan dan memajukan masyarakat yang 

begitu luas dan multi-budaya. Manajemen pendidikan di masa Umar bersifat praktis, 

terstruktur, dan berorientasi pada kebutuhan masyarakat dan negara. 

Berikut adalah prinsip-prinsip dan implementasi manajemen pendidikan pada masa 

Umar bin Khattab: 

1)  Filosofi dan Tujuan Pendidikan 

Tujuan utama pendidikan pada masa Umar adalah: 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 8  

 

a)  Membentuk Muslim yang Berilmu dan Bertakwa: Ilmu tidak terpisah dari iman. 

Tujuannya adalah untuk memahami dan mengamalkan ajaran Islam dengan 

benar. 

b)  Memenuhi Kebutuhan Praktis Umat: Pendidikan diarahkan untuk menghasilkan 

tenaga-tenaga terampil yang dibutuhkan oleh negara, seperti ahli fikih, qadi 

(hakim), administrator, dan tentara yang paham agama. 

c)  Melestarikan dan Menyebarkan Ajaran Islam: Seiring meluasnya wilayah, 

kebutuhan akan pengajaran Al-Qur'an dan Sunnah Nabi menjadi sangat 

mendesak. 

2)  Kurikulum dan Materi Pendidikan 

Kurikulum bersifat terpusat pada ilmu-ilmu keislaman, tetapi mulai menunjukkan 

tanda-tanda spesialisasi: 

a)  Al-Qur'an: Menghafal (tahfiz), membaca (qira'at), dan memahami tafsirnya 

adalah inti dari kurikulum. 

b)  Baca Tulis: Umar sangat menganjurkan kaum Muslimin, termasuk anak-anaknya, 

untuk belajar baca tulis. Ini adalah keterampilan dasar untuk administrasi dan 

ilmu pengetahuan. 

c)  Ilmu Fikih (Hukum Islam): Karena banyaknya masalah hukum baru di wilayah 

taklukan, pemahaman mendalam tentang hukum Islam menjadi prioritas. 

d)  Ilmu Hadits: Pengumpulan dan periwayatan hadits Nabi mulai digalakkan. 

e)  Ilmu Praktis: Seperti matematika dasar untuk warisan (faraidh), menunggang 

kuda, dan berenang (sebagai bagian dari pendidikan jasmani). 

3)  Lembaga dan Sarana Pendidikan 

Pendidikan masih berpusat di Masjid. Namun Umar melakukan inovasi manajerial 

yang signifikan: 

a)  Masjid sebagai Sekolah dan Universitas: Masjid-masjid besar seperti Masjid 

Nabawi di Madinah menjadi pusat pembelajaran. Para Sahabat senior seperti Ali 

bin Abi Thalib, Abdullah bin Mas'ud, dan Ubay bin Ka'ab mengajar di sana. 

b)  Pendirian Sekolah dan Penunjukan Guru: Umar adalah khalifah pertama yang 

secara resmi menunjuk dan menggaji guru dari Baitul Mal (kas negara). Dia 

mengirim guru-guru ke berbagai daerah, terutama ke Syam (Suriah) dan Mesir, 

untuk mengajarkan Islam. Langkah ini adalah bentuk awal dari sertifikasi dan 

profesionalisasi guru yang dibiayai negara. 

c)  Rumah sebagai Pusat Belajar: Selain masjid, rumah-rumah para Sahabat juga 

digunakan sebagai tempat belajar, menciptakan lingkungan pendidikan yang 

informal namun intensif. 

4)  Manajemen Sumber Daya Manusia (Guru dan Siswa) 

a)  Guru: Umar sangat selektif dalam memilih guru. Dia memilih orang-orang yang 

bukan hanya alim, tetapi juga memiliki akhlak yang mulia dan pemahaman yang 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 9  

 

mendalam. Guru digaji secara tetap, sebuah kebijakan yang revolusioner pada 

masa itu, yang menunjukkan penghargaan tinggi terhadap profesi pendidik. 

b)  Siswa: Pendidikan pada masa ini terbuka untuk semua kalangan, laki-laki dan 

perempuan, tua dan muda. Umar mendorong pendidikan untuk semua, termasuk 

memerintahkan para tawanan perang yang bisa baca tulis untuk mengajarkan 

keterampilan tersebut kepada anak-anak Muslim sebagai tebusan bagi kebebasan 

mereka. 

5)  Kebijakan dan Pendanaan Pendidikan 

a)  Anggaran dari Baitul Mal: Umar menjadikan pendidikan sebagai tanggung jawab 

negara. Gaji guru, pembangunan infrastruktur sederhana, dan tunjangan untuk 

siswa yang membutuhkan dibiayai dari kas negara. Ini adalah prinsip education 

for all yang diimplementasikan dengan anggaran negara. 

b)  Kebijakan yang Mendukung Ilmu: Umar mendorong para gubernurnya di daerah 

untuk memprioritaskan pendidikan. Dia juga dikenal dengan kebijakannya yang 

mendorong ijtihad (penalaran hukum) untuk memecahkan masalah baru, yang 

secara tidak langsung mendorong perkembangan ilmu fikih. 

6)  Inovasi dan Dampak 

a) Penyebaran yang Merata: Dengan mengirim guru ke berbagai penjuru 

kekhalifahan, Umar berhasil mendemokratisasikan pendidikan. Ilmu tidak hanya 

terpusat di Madinah atau Makkah. 

b)  Awal dari Spesialisasi Ilmu: Mulai muncul kelompok-kelompok ahli yang fokus 

pada bidang tertentu, seperti ahli fikih, ahli qira'at, dan ahli hadits, yang menjadi 

cikal bakal fakultas dalam universitas modern. 

c) Pendidikan untuk Pembangunan: Pendidikan dikaitkan langsung dengan 

pembangunan masyarakat dan pemerintahan yang baik. Orang yang 

berpendidikan ditempatkan pada pos-pos penting dalam birokrasi. 

Pendekatan Umar ini telah meletakkan fondasi yang kuat bagi sistem pendidikan Islam 

yang kemudian berkembang pesat dan melahirkan berbagai disiplin ilmu, menjadikan 

peradaban Islam sebagai pusat ilmu pengetahuan dunia selama berabad-abad. 

Salah satu kebijakan Umar yang terkenal adalah saat dia menaklukkan Jerusalem. Dia 

membuat perjanjian yang menjamin keamanan dan kebebasan beragama penduduknya, 

termasuk melindungi tempat-tempat ibadah mereka. Sikap toleran ini menciptakan 

lingkungan yang kondusif bagi pertukaran ilmu antara Muslim, Kristen, dan Yahudi, 

yang kelak mencapai puncaknya pada masa Dinasti Abbasiyah. 

c.  Masa Utsman bin Affan (23-35 H / 644-656 M) 

Masa kekhalifahan Utsman bin Affan merupakan periode konsolidasi dan standarisasi, 

melanjutkan ekspansi yang dimulai Umar sekaligus menghadapi tantangan kompleks 

internal. Dalam konteks pendidikan, manajemennya berfokus pada preservasi, 

standarisasi, dan institusionalisasi ilmu pengetahuan, dengan pencapaian puncaknya 

yang paling monumental: Penyatuan Mushaf Al-Qur'an. 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 10  

 

Berikut adalah prinsip-prinsip dan implementasi manajemen pendidikan pada masa 

Utsman bin Affan: 

1)  Filosofi dan Tujuan Pendidikan 

Tujuan pendidikan di masa Utsman melanjutkan tradisi sebelumnya, namun dengan 

penekanan baru: 

a)  Melestarikan Kemurnian Sumber Ajaran Islam: Tujuan utama adalah menjaga Al-

Qur'an dari kerusakan dan perbedaan (perselisihan) dalam bacaan. Ini menjadi 

pendorong kebijakan pendidikan yang paling krusial. 

b)  Stabilisasi dan Penyatuan Umat: Dengan wilayah yang sangat luas dan budaya 

yang beragam, Utsman berusaha menyatukan umat melalui standarisasi kitab 

suci dan penyebaran guru. 

c)  Meningkatkan Kesejahteraan Ekonomi untuk Mendukung Pendidikan: Kebijakan 

ekonominya yang longgar mendorong masyarakat untuk lebih sejahtera, yang 

secara tidak langsung mendukung aktivitas keilmuan. 

2)  Kurikulum dan Materi Pendidikan 

Kurikulum intinya tetap sama, tetapi dengan penambahan dan penekanan tertentu: 

a)  Al-Qur'an (dengan Qira'at yang Terstandarisasi): Ini menjadi fokus utama. 

Setelah Mushaf Utsmani disebarkan, kurikulum pendidikan Al-Qur'an mengacu 

pada mushaf resmi tersebut, meskipun beberapa qira'at (cara membaca) lain 

yang sahih masih diakui dengan sanad yang valid. 

b)  Ilmu Fikih dan Hadits: Pengajaran hukum Islam terus berlanjut. Para sahabat 

senior yang tersisa di Madinah dan yang dikirim ke daerah-daerah menjadi 

sumber utama ilmu. 

c)  Baca Tulis dan Sastra Arab: Tuntutan administratif untuk mengelola kekhalifahan 

yang luas membuat keterampilan baca tulis dan penguasaan bahasa Arab yang 

baik semakin penting. 

d)  Ilmu Eksakta Dasar: Seperti pada masa Umar, ilmu waris (faraidh) dan 

matematika dasar untuk perdagangan dan administrasi tetap diajarkan. 

3)  Lembaga dan Sarana Pendidikan: Ekspansi dan Formalitas 

Utsman melanjutkan dan memperluas model yang dibangun Umar: 

a)  Masjid Tetap Menjadi Pusat Ilmu: Masjid Nabawi di Madinah dan masjid-masjid 

besar di kota pusat wilayah (Kufah, Basrah, Syam, Mesir) tetap menjadi 

universitas terbuka. 

b)  Ekspansi Guru ke Daerah-Daerah Jauh: Utsman secara aktif mengirim para 

Sahabat Nabi yang terpercaya ke berbagai wilayah untuk mengajar. Contohnya, 

Abdullah bin Mas'ud di Kufah dan Abu Darda di Syam. 

c)  Peningkatan Jumlah Kuttab (Lembaga Pendidikan Dasar): Kuttab semakin banyak 

bermunculan, terutama untuk mengajarkan Al-Qur'an dan baca tulis kepada 

anak-anak. Kebijakan standarisasi mushaf sangat memudahkan kurikulum di 

Kuttab-Kuttab ini. 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 11  

 

4)  Manajemen Sumber Daya Manusia (Guru dan Siswa) 

a)  Guru dari Kalangan Sahabat Terpercaya: Utsman sangat menjaga kualitas guru 

dengan mengandalkan para Sahabat Nabi yang memiliki integritas dan 

pengetahuan mendalam. Mereka diangkat dan dikirim oleh negara. 

b)  Siswa dari Berbagai Latar Belakang: Seperti pendahulunya, Utsman tidak 

membatasi akses pendidikan. Sistem pendidikan tetap terbuka untuk semua 

muslim. 

c)  Penghargaan dan Gaji untuk Guru: Kebijakan menggaji guru dari Baitul Mal yang 

dimulai Umar dilanjutkan oleh Utsman, menjadikan mengajar sebagai profesi 

yang dihargai negara. 

5)  Kebijakan dan Pendanaan Pendidikan 

a)  Pendanaan dari Baitul Mal: Utsman terus membiayai pendidikan dari kas negara. 

Pada masanya, Baitul Mal dalam kondisi sangat penuh karena melimpahnya harta 

fa'i (harta rampasan perang). 

b)  Kebijakan Monumental: Standarisasi Mushaf Al-Qur'an: Ini adalah kebijakan 

manajemen pendidikan paling berpengaruh di masa Utsman. Hal yang 

melatarbelakangi adalah meluasnya wilayah Islam menyebabkan perbedaan 

dialek (lahjah) dalam membaca Al-Qur'an, yang hampir memicu perselisihan di 

kalangan tentara. Tindakan yang dilakukan Utsman adalah membentuk panitia 

yang dipimpin Zaid bin Tsabit untuk menyalin ulang lembaran-lembaran Al-

Qur'an yang dikumpulkan di masa Abu Bakar menjadi satu mushaf standar 

(Mushaf Al-Imam). Implementasinya dalam bentuk salinan mushaf ini dikirim ke 

pusat-pusat wilayah kekhalifahan (Mekah, Syam, Yaman, Bahrain, Basrah, Kufah) 

dengan perintah untuk memusnahkan semua salinan pribadi yang tidak sesuai. 

Dampak pada Pendidikan, kebijakan ini melindungi keotentikan Al-Qur'an hingga 

hari ini, menyatukan kurikulum utama pendidikan Islam, serta  memudahkan 

proses belajar-mengajar Al-Qur'an di seluruh penjuru dunia Islam. 

6)  Inovasi dan Dampak 

a)  Standarisasi Kurikulum Inti: Dengan adanya Mushaf Utsmani, pendidikan Al-

Qur'an memiliki referensi standar yang sama di mana pun. 

b)  Konsolidasi Ilmu Pengetahuan: Upaya pengumpulan dan penulisan Al-Qur'an 

menjadi fondasi bagi upaya kodifikasi ilmu-ilmu lain (seperti Hadits dan Fikih) di 

masa-masa selanjutnya. 

c)  Pelembagaan Otoritas Keilmuan: Pengiriman mushaf resmi dari pusat 

pemerintahan menegaskan adanya otoritas keilmuan pusat yang diakui, sebuah 

bentuk manajemen pengetahuan yang sangat modern untuk zamannya. 

Di akhir pemerintahannya, Utsman Bin Affan menghadapi fitnah dan pemberontakan 

yang disebabkan oleh faktor politik dan sosial. Namun, penting untuk dicatat bahwa 

kebijakan pendidikannya, terutama standarisasi mushaf, tidak pernah menjadi 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 12  

 

sumber konflik dan justru diterima secara luas oleh semua pihak, bahkan oleh para 

penentang politiknya. Ini membuktikan keabsahan dan urgensi kebijakan tersebut. 

Pencapaian Utsman dalam memanajemen pendidikan, khususnya terkait Al-Qur'an, 

telah memberikan kontribusi yang tak ternilai bagi kesatuan dan keberlangsungan 

peradaban Islam hingga saat ini. 

d.  Masa Ali bin Abi Thalib (35-40 H / 656-661 M 

Masa kekhalifahan Ali bin Abi Thalib adalah periode yang penuh dengan gejolak politik 

dan perang saudara (fitnah). Kondisi ini sangat mempengaruhi corak dan fokus 

manajemen pendidikannya. Berbeda dengan masa Utsman yang fokus pada standarisasi, 

atau Umar pada ekspansi dan administrasi, manajemen pendidikan di masa Ali lebih 

berfokus pada pendalaman ilmu, penalaran (nalar), dan pembinaan spiritual-intlektual 

di tengah turbulensi politik. 

Berikut adalah prinsip-prinsip dan implementasi manajemen pendidikan pada masa Ali 

Bin Abi Thalib: 

1)  Filosofi dan Tujuan Pendidikan 

Tujuan pendidikan di masa Ali mengalami pergeseran akibat kondisi politik: 

a)  Pemurnian Akidah dan Pemahaman Agama: Di tengah munculnya kelompok-

kelompok ekstrem seperti Khawarij dan Syiah ekstrem (pemuja berlebihan), Ali 

berusaha mengembalikan pemahaman Islam yang moderat dan benar 

berdasarkan Al-Qur'an dan Sunnah Nabi. 

b)  Penguatan Kapasitas Individu melalui Ilmu: Ali sangat menekankan pada 

pemahaman yang mendalam (fiqh) dan hikmah, bukan sekadar hafalan. 

c)  Menyiapkan Individu yang Kritis dan Bertanggung Jawab: Pendidikan ditujukan 

untuk membentuk pribadi muslim yang mampu berpikir kritis dan bertanggung 

jawab atas perbuatannya, terutama dalam situasi politik yang rumit. 

2)  Kurikulum dan Materi Pendidikan 

Kurikulum tetap berpusat pada ilmu-ilmu syariah, namun dengan kedalaman dan 

pendekatan yang berbeda: 

a)  Ilmu Tafsir dan Takwil: Ali dikenal sebagai sahabat dengan pemahaman tafsir 

yang sangat dalam. Dia banyak mengajarkan tafsir Al-Qur'an yang kontekstual, 

terutama ayat-ayat hukum dan akidah, untuk menjawab tantangan pemikiran 

pada masa itu. 

b)  Ilmu Fikih dan Ushul Fikih (Dasar-dasar Hukum): Ali adalah seorang ahli fikih 

yang brilian. Dia sering menggunakan metode qiyas (analogi) dan ijtihad yang 

mendalam dalam memutuskan hukum. Metodologinya ini menjadi fondasi bagi 

ilmu Ushul Fikih di kemudian hari. 

c)  Ilmu Kalam (Teologi): Debat dan diskusi dengan kelompok Khawarij, Murji'ah, 

dan lainnya memaksa para pendukung Ali untuk mendalami ilmu kalam untuk 

mempertahankan argumen akidah Ahlus Sunnah. 

d) Sastra Arab dan Balaghah: Ali sendiri adalah sumber utama kefasihan dan 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 13  

 

balaghah (retorika). Khutbah-khutbahnya yang terkumpul dalam Nahjul 

Balaghah menjadi materi studi sastra, bahasa, dan filsafat Islam yang sangat 

berharga. 

e)  Etika dan Akhlak (Tasawuf Awal): Banyak wejangan spiritual dan nasihat Ali 

yang berfokus pada zuhud, kejujuran, dan keadilan, yang menjadi dasar bagi 

perkembangan tasawuf di masa depan. 

3)  Lembaga dan Sarana Pendidikan 

Kondisi perang menyebabkan disrupsi, namun pendidikan tetap berjalan: 

a)  Masjid Tetap Menjadi Pusat Ilmu: Meski sering berpindah-pindah (dari Madinah 

ke Kufah), Ali menjadikan masjid sebagai pusat pengajaran. Masjid Agung Kufah 

menjadi "ibukota ilmu" baru selama pemerintahannya. 

b)  Pendidikan Non-Formal dan Halaqah Intensif: Karena situasi yang tidak stabil, 

model pendidikan lebih banyak berupa halaqah intensif yang dipimpin oleh Ali 

sendiri atau para sahabat setianya seperti Abdullah bin Abbas. 

c)  Pergeseran Pusat Keilmuan: Dengan berpindahnya ibukota kekhalifahan ke 

Kufah di Irak, pusat gravitasi keilmuan mulai bergeser dari Hijaz (Mekah-

Madinah) ke Irak. Kota Kufah kemudian menjadi rival intelektual bagi Basrah dan 

melahirkan mazhab fikih dan qira'atnya sendiri. 

4)  Manajemen Sumber Daya Manusia (Guru dan Siswa) 

a)  Guru Utama adalah Khalifah: Ali bin Abi Thalib sendiri adalah "guru besar" pada 

masa ini. Dia secara langsung terlibat dalam pengajaran dan mentoring. 

b)  Murid-Murid Langsung (Talabah al-'Ilm): Ali mencetak banyak ilmuwan handal. 

Yang paling terkenal adalah Abdullah bin Abbas: Dijuluki "Turjuman al-Qur'an" 

(Penerjemah Al-Qur'an) karena kedalaman tafsirnya yang banyak belajar 

langsung dari Ali, dan Abu al-Aswad al-Du'ali: Seorang ahli tata bahasa yang 

diinstruksikan oleh Ali untuk merintis ilmu Nahwu (tata bahasa Arab) untuk 

menjaga kemurnian bahasa Al-Qur'an. 

c)  Kualitas di Atas Kuantitas: Dalam situasi chaos, pendidikan lebih berfokus pada 

kualitas dan kedalaman ilmu para pengikut setianya daripada kuantitas siswa. 

5)  Kebijakan dan Pendanaan Pendidikan 

Kondisi politik dan perang saudara yang terus-menerus sangat mempengaruhi aspek 

ini: 

a)  Keterbatasan Anggaran Baitul Mal: Baitul Mal seringkali kosong atau 

dialokasikan untuk keperluan militer dan sosial yang mendesak. Ini membatasi 

kemampuan negara untuk membiayai pendidikan secara massal seperti pada 

masa Umar dan Utsman. 

b)  Pendidikan yang Didorong oleh Individu: Peran negara dalam pendanaan 

mungkin berkurang, tetapi gairah keilmuan justru didorong oleh semangat 

individu Ali dan para sahabatnya. Pendidikan lebih bersifat community-based 

(berbasis komunitas) ketimbang state-funded (didanai negara) pada masa ini. 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 14  

 

6)  Inovasi dan Dampak 

a)  Perintisan Ilmu Nahwu: Atas instruksi Ali, Abu al-Aswad al-Du'ali meletakkan 

dasar-dasar ilmu Nahwu. Tujuannya adalah menjaga bahasa Arab dari kesalahan 

akibat percampuran dengan non-Arab (ajam), yang dapat mempengaruhi 

pemahaman Al-Qur'an. Ini adalah kebijakan manajemen bahasa yang visioner. 

b) Kodifikasi Awal Pemikiran Islam: Khutbah, surat, dan kata-kata mutiara Ali yang 

terkodifikasi dalam Nahjul Balaghah menjadi sumber ilmu yang sangat kaya, 

tidak hanya dalam bidang fikih, tetapi juga teologi, filsafat, dan etika. 

c) Lahirnya Corak Pemikiran Baru: Interaksi pemikiran yang intens selama masa 

fitnah ini melahirkan dan mematangkan berbagai aliran pemikiran dalam Islam 

(Ahlus Sunnah, Syiah, Khawarij, Murji'ah), yang masing-masing kemudian 

mengembangkan tradisi keilmuannya sendiri. 

Singkatnya, meski masa pemerintahannya singkat dan penuh konflik, Ali bin Abi 

Thalib berhasil menjadikan pendidikan sebagai alat untuk menjaga kemurnian akidah 

dan bahasa, serta mendidik kader-kader intelektual yang akan meneruskan estafet 

keilmuan Islam di masa-masa berikutnya. 

 

3. Masa Dinasti Umayyah (41-132 H / 661-750 M) 

Pemerintahan Dinasti Umayyah (41-132 H/661-750 M) merupakan era 

transformasi besar dalam sejarah Islam, termasuk dalam bidang pendidikan. Jika pada 

masa Nabi Muhammad SAW dan Khulafaur Rasyidin pendidikan berpusat di masjid dan 

bersifat informal, pada masa Umayyah mulai muncul institusi pendidikan yang lebih 

terstruktur dan berkembang pesat. 

Manajemen pendidikan pada masa ini dapat dilihat dari level dan lembaga 

pendidikannya: 

a.  Pendidikan Dasar (Kuttab) 

1)  Fungsi: Lembaga pendidikan dasar dan paling tersebar luas. 

2)  Kurikulum: Fokus pada baca tulis Al-Qur'an, menghafal Al-Qur'an (Tahfiz), dasar-

dasar agama (rukun iman dan islam), serta menulis dan berhitung. 

3)  Lokasi: Biasanya di masjid atau ruangan khusus di rumah guru. 

4)  Manajemen: Diselenggarakan oleh komunitas/swadaya masyarakat dengan guru 

yang dihormati (mu'allim). Negara tidak turut campur langsung, tetapi menciptakan 

iklim yang mendukung. 

b.  Pendidikan Tinggi (Masjid sebagai Pusat Ilmu) 

Masjid berkembang menjadi universitas pertama dalam peradaban Islam. 

1)  Fungsi: Tempat kajian ilmu-ilmu lanjutan seperti Tafsir, Hadits, Fiqih, Bahasa Arab 

(Nahwu, Sharaf), Sastra, dan Sejarah. 

2)  Metode: Halaqah (lingkaran studi), di mana seorang guru (syaikh/ulama) duduk 

dikelilingi oleh murid-muridnya. 

3)  Masjid Ternama adalah Masjid Jami' Damaskus yang merupakan pusat ilmu di ibu 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 15  

 

kota. Ulama besar seperti Al-Hasan al-Bashri sering mengajar di sini. Masjid Jami' Al-

Azhar (Mesir), yang meskipun menjadi universitas formal di masa Fatimiyah, 

fondasinya diletakkan pada masa ini. Masjid-masjid besar di Kufah, Basrah, dan 

Madinah juga menjadi pusat keilmuan. 

c.  Istana dan Majelis Sastra (Adab) 

Ini adalah inovasi penting di masa Umayyah. 

1)  Fungsi: Lembaga pendidikan non-formal yang disponsori oleh khalifah, pangeran, dan 

para bangsawan untuk anak-anak mereka dan kalangan elit. 

2)  Kurikulum: Lebih sekuler dan praktis. Mencakup sastra Arab (Syair), sejarah, filsafat, 

kedokteran, astronomi, kimia, dan ilmu pemerintahan. 

3)  Guru Privat: Para bangsawan mendatangkan guru privat (muaddib) terbaik untuk 

mengajar anak-anak mereka. 

4) Peran: Dari sinilah tradisi penerjemahan naskah-naskah asing (Yunani, Persia, 

Suryani) ke dalam bahasa Arab mulai digalakkan, yang kemudian memuncak pada 

masa Abbasiyah. 

d.  Pendidikan Khusus: Ilmu Medis dan Observatorium 

1)  Pendidikan Kedokteran: Mulai dikembangkan, sering kali terkait dengan rumah sakit 

(Bimaristan). Khalifah Al-Walid I mendirikan rumah sakit pertama yang juga 

berfungsi sebagai tempat pendidikan dokter. 

2)  Observatorium: Untuk mempelajari astronomi, meskipun belum sekompleks di masa 

Abbasiyah. 

Manajemen pendidikan Islam di masa Dinasti Umayyah ditandai dengan formalisme dan 

diferensiasi. Negara mulai mengambil peran lebih aktif, tidak hanya sebagai regulator 

tetapi juga sebagai sponsor dan fasilitator. Munculnya lembaga pendidikan istana yang 

fokus pada ilmu "sekuler" merupakan terobosan yang membedakannya dari era 

sebelumnya. Meskipun motivasi politik turut berperan, warisan terbesar Dinasti 

Umayyah adalah meletakkan fondasi kokoh bagi kejayaan sains dan pendidikan Islam 

yang mencapai puncaknya pada masa Dinasti Abbasiyah. 

 

4. Masa Dinasti Abbasiyah (750-1258 M) 

Jika Dinasti Umayyah meletakkan fondasi, maka Dinasti Abbasiyah (750-1258 M) 

adalah era keemasan (The Golden Age) pendidikan dan peradaban Islam. Manajemen 

pendidikan pada masa ini berkembang sangat pesat, sistematis, dan terlembagakan, 

didorong oleh semangat intelektual yang tinggi dan dukungan penuh dari negara. 

Struktur pendidikan menjadi sangat beragam dan terspesialisasi. 

a.  Kuttab (Lanjutan Pendidikan Dasar) 

1)  Fungsi: Tetap sebagai lembaga pendidikan dasar untuk masyarakat umum. 

2)  Manajemen: Semakin tersebar luas. Biayanya sering ditanggung oleh wakaf, sehingga 

akses masyarakat semakin terbuka. 

3)  Kurikulum: Fokus pada baca-tulis Al-Qur'an, menulis, dasar-dasar agama, dan 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 16  

 

aritmatika dasar. 

b.  Masjid sebagai Pusat Pendidikan Tinggi 

Peran masjid sebagai universitas semakin kuat. Beberapa masjid menjadi spesialisasi 

ilmu tertentu. 

1)  Masjid Jami' Al-Mansur & Masjid Jami' Al-Mahdi di Baghdad: Pusat kajian berbagai 

ilmu. 

2)  Spesialisasi: Sebuah masjid besar bisa memiliki banyak halaqah untuk Fiqih, Hadits, 

Tafsir, Bahasa, Kedokteran, dan Astronomi secara bersamaan. 

3)  Manajemen: Dipimpin oleh seorang syaikh/guru besar. Negara atau donatur wakaf 

menyediakan biaya hidup untuk guru dan murid-murid yang tinggal di asrama 

(rumah guru/siswa di sekitar masjid). 

c.  Baitul Hikmah (Rumah Kebijaksanaan) 

Ini adalah inovasi manajemen pengetahuan paling monumental. 

1)  Fungsi: Berfungsi sebagai perpustakaan raksasa, pusat penerjemahan, pusat 

penelitian, dan observatorium. 

2)  Manajemen: Dikelola langsung di bawah patronase khalifah. Menghimpun para 

penerjemah, ilmuwan, penyalin naskah, dan penjilid buku dari berbagai latar 

belakang agama dan etnis. 

3)  Dampak: Menjadi motor penggerak revolusi ilmu pengetahuan Islam dengan 

menyediakan akses terhadap khazanah pengetahuan dunia. 

d.  Madrasah: Institusi Pendidikan Formal 

Masa Abbasiyah adalah era kelahiran madrasah sebagai lembaga pendidikan formal 

dengan kurikulum dan manajemen yang tetap. 

1)  Pendahulu: Berawal dari rumah-rumah ulama (seperti Ibn Sina yang mengajar di 

rumahnya) yang kemudian berkembang. 

2)  Madrasah Pertama: Madrasah Nizamiyah di Baghdad (didirikan 1065 M oleh Perdana 

Menteri Nizam Al-Mulk) adalah model paling berpengaruh. 

a)  Manajemen Terstruktur: Memiliki kurikulum tetap, gedung permanen, ruang 

kelas, asrama, perpustakaan, dan sistem gaji untuk staf pengajar. 

b)  Sumber Dana: Didanai oleh wakaf yang dikelola negara, menjamin 

keberlangsungannya. 

c)  Kurikulum: Meski fokus pada ilmu agama (Fiqih Syafi'i), juga mengajarkan ilmu 

alat seperti Bahasa Arab, Logika, dan Ushul Fiqih. 

d)  Model untuk Seluruh Dunia Islam: Keberhasilan Nizamiyah ditiru di seluruh 

wilayah Islam, bahkan menjadi model bagi universitas awal di Eropa. 

e.  Observatorium dan Rumah Sakit 

Lembaga pendidikan sains menjadi sangat profesional. 

1)  Observatorium (seperti di Baghdad dan Damaskus): Dibangun untuk penelitian 

astronomi secara khusus, dilengkapi dengan alat-alat canggih pada masanya. 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 17  

 

2)  Rumah Sakit (Bimaristan): Seperti Bimaristan di Baghdad, berfungsi ganda sebagai 

tempat pelayanan kesehatan dan sekolah kedokteran. Proses belajar-mengajar, 

magang, dan ujian kompetensi untuk dokter sudah diterapkan. 

 

    

PENUTUP 

Teori manajemen pendidikan Islam telah mengalami evolusi yang dinamis dari 

masa ke masa. Setiap era memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan teori 

dan praktik manajemen pendidikan Islam. Era klasik menekankan pada pembentukan 

karakter, era pertengahan pada pengembangan institusi, sedangkan era kontemporer pada 

adaptasi dengan perkembangan zaman. 

Berdasarkan penelitian yang telah dilakukan mengenai "Teori Manajemen 

Pendidikan Islam dari Klasik hingga Kontemporer", dapat disimpulkan bahwa: 

1. Teori manajemen pendidikan Islam merupakan entitas yang dinamis dan berkembang 

secara terus-menerus, merespons perubahan zaman melalui dialog kritis antara warisan 

normatif Islam dengan tuntutan modernitas. 

2. Perkembangan teori manajemen pendidikan Islam melalui tiga fase utama: a) Fase 

Klasik: Ditandai dengan pendekatan intuitif dan integrasi penuh nilai-nilai Islam dalam 

lembaga pendidikan seperti kuttab dan masjid, dengan konsep kunci al-Imamah, al-'Adl, 

Syura, dan Amanah; b) Fase Pertengahan: Menunjukkan formalisasi dan sistematisasi 

melalui institusi seperti Madrasah Nizamiyah yang memerlukan struktur organisasi 

yang lebih kompleks; c) Fase Kontemporer: Ditandai dengan proses integrasi dan 

adaptasi antara teori manajemen modern dengan prinsip-prinsip Islam. 

3. Proses integrasi dalam era kontemporer menghasilkan paradigma manajemen 

pendidikan yang holistik, yang tidak hanya mengejar efisiensi dan efektivitas duniawi 

tetapi juga bermuara pada pencapaian tujuan ukhrawi (falah). 

4. Sinergi antara prinsip ilahiah dan ilmu manajemen modern terbukti menjadi kunci 

fundamental bagi pengembangan lembaga pendidikan Islam yang unggul dan relevan di 

masa depan, sekaligus menjaga identitas keislamannya. 

5. Kontinuitas nilai-nilai dasar seperti keadilan, musyawarah, dan amanah tetap menjadi 

landasan yang tidak berubah meskipun bentuk dan implementasi manajemen 

pendidikan Islam terus berkembang sesuai dengan konteks zamannya. 

 

Dengan demikian, teori manajemen pendidikan Islam bukanlah sistem yang statis, 

melainkan tradisi intelektual yang hidup (living intellectual tradition) yang terus berevolusi 

melalui proses dialektika kreatif antara teks (nilai-nilai Islam) dan konteks (tuntutan 

zaman). 

 



 

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer 

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 18  

 

DAFTAR PUSTAKA  

Al-Ghazali, Abu Hamid. (t.th.). Ihya' 'Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Ma'rifah. 

Al-Mawardi, Abu al-Hasan. (t.th.). Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Kairo: Dar al-Hadits. 

Ibn Khaldun, Abd al-Rahman. (1979). Muqaddimah. Beirut: Dar al-Qalam. 

Asy'arie, Musa. (2002). Filsafat Islam: Sunnah Nabi dalam Berpikir. Yogyakarta: LESFI. 

Daulay, Haidar Putra. (2012). Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam di 
Indonesia. Jakarta: Kencana. 

Fattah, Nanang. (2012). Ekonomi dan Pembiayaan Pendidikan. Bandung: Remaja 
Rosdakarya. 

Hadi, Sutrisno. (2004). Metodologi Research. Yogyakarta: Andi Offset. 

Muhaimin. (2006). Nuansa Baru Pendidikan Islam: Mengurai Benang Kusut Dunia 
Pendidikan. Jakarta: RajaGrafindo Persada. 

Nata, Abuddin. (2005). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama. 

Sallis, Edward. (2012). Total Quality Management in Education. Yogyakarta: IRCiSoD. 

Syaefuddin, A. (2006). Manajemen Mutu Terpadu dalam Pendidikan. Jakarta: Grasindo. 

Tilaar, H.A.R. (2012). Manajemen Pendidikan Nasional. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Fahri, M. (2019). "Integrasi Nilai-Nilai Spiritual dalam Manajemen Pendidikan Modern". 
Journal of Islamic Education Management, 5(2), 45-62. 

Hasan, S. (2020). "Transformasi Manajemen Pendidikan Islam dari Tradisional ke Digital". 
Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 88-105. 

Indrawan, I. (2021). "Strategic Management dalam Lembaga Pendidikan Islam". Journal of 
Educational Management, 8(3), 112-125. 

Mahmudah, S. (2018). "Konsep Kepemimpinan Pendidikan dalam Perspektif Al-Ghazali". 
Jurnal Studi Islam, 12(2), 77-92. 

Amin, M. (2021). "Digitalisasi Manajemen Pendidikan Pesantren di Era 4.0". Prosiding 
Konferensi Nasional Pendidikan Islam. Jakarta: UIN Jakarta Press. 

Rahman, A. (2019). "Model Sinergi Manajemen Modern dan Nilai-Nilai Islam dalam 
Pendidikan". Seminar Internasional Pendidikan Islam. Malang: UIN Malang Press. 

Ministry of Education. (2020). Framework for Islamic Education Management. Diakses dari 
www.education.gov.sa pada 15 Oktober 2023. 

UNESCO. (2022). Global Education Monitoring Report. Diakses dari www.unesco.org/gem-
report pada 20 Oktober 2023. 

Hidayat, T. (2020). Model Pengintegrasian Total Quality Management dan Nilai-Nilai Islam 
dalam Manajemen Madrasah Aliyah. Disertasi Doktor, UIN Syarif Hidayatullah 
Jakarta. 

Nurjanah, S. (2019). Transformasi Manajemen Pendidikan Pondok Pesantren di Era 
Modern. Tesis Magister, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 


