Al Urwatul Wutsqa: Kajian Pendidikan Islam
ISSN: 2775-4855

Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/alurwatul

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam
Dari Klasik Hingga Kontemporer

Saiyed Mahmuddin Assaqqafl, Muzakkir2, Achmad Ichsan Darwis3, Sumiati#

1234Universitas Muhammadiyah Makassar
E-mail Correspondent: mahmuddinassaqqaf1984@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri evolusi dan perkembangan teori manajemen
pendidikan Islam dalam lintasan sejarah, mulai dari periode klasik (abad pertengahan) hingga
era kontemporer (masa kini). Studi ini dilakukan dengan menggunakan metode penelitian
kepustakaan (library research) dengan pendekatan historis-filosofis untuk menganalisis
berbagai literasi primer dan sekunder yang relevan.

Temuan penelitian mengungkapkan bahwa teori manajemen pendidikan Islam telah
mengalami perkembangan yang dinamis dan kontekstual. Pada periode klasik, konsep
manajemen pendidikan lebih bersifat intuitif dan terintegrasi penuh dengan nilai-nilai
keislaman, yang tercermin dari praktik kepemimpinan di lembaga-lembaga seperti kuttab,
masjid, dan madrasah. Konsep-konsep Kunci seperti al-Imamah (kepemimpinan), al-‘Adl
(keadilan), Syura (musyawarah), dan Amanah (tanggung jawab) menjadi landasan utamanya,
yang banyak dipengaruhi oleh pemikiran para filsuf dan cendekiawan Muslim seperti Al-
Ghazali dan Al-Mawardi.

Periode pertengahan menandai fase formalisasi dan sistematisasi dengan berdirinya lembaga
pendidikan formal seperti Madrasah Nizamiyah, yang membutuhkan struktur organisasi dan
manajemen yang lebih kompleks. Sementara itu, pada era kontemporer, teori manajemen
pendidikan Islam mengalami proses integrasi dan adaptasi. Teori-teori manajemen modern
dari Barat (seperti Manajemen Berbasis Sekolah, Total Quality Management, dan Strategic
Management) diadopsi dan disinergikan dengan prinsip-prinsip dan etika Islam yang
bersumber dari Al-Qur'an dan As-Sunnah. Hal ini melahirkan paradigma manajemen
pendidikan yang tidak hanya mengejar efisiensi dan efektivitas duniawi, tetapi juga bermuara
pada pencapaian tujuan ukhrawi (falah).

Kesimpulan dari penelitian ini adalah bahwa teori manajemen pendidikan Islam bukanlah
sebuah entitas yang statis. la merupakan sebuah tradisi intelektual yang terus berkembang,
merespons perubahan zaman melalui dialog yang kritis dan kreatif antara warisan normatif
Islam dengan tuntutan modernitas. Sinergi antara prinsip ilahiah dan ilmu manajemen modern
menjadi kunci bagi pengembangan lembaga pendidikan Islam yang unggul dan relevan di masa
depan.

Kata Kunci: Manajemen Pendidikan Islam, Teori Klasik, Teori Kontemporer, Sejarah Pemikiran
Islam, Integrasi [Imu

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 1


https://journal.unismuh.ac.id/index.php/alurwatul

Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

EDUCATIONAL MANAGEMENT THEORY ISLAMIC EDUCATION MANAGEMENT
FROM CLASSIC TO CONTEMPORARY

Abstract

This research aims to trace the evolution and development of Islamic education management
theory in historical trajectories, starting from the classical period (medieval period) to the
contemporary era (present). This study was conducted using a library research method with a
historical-philosophical approach to analyze various relevant primary and secondary literacy.
The findings of the study reveal that Islamic education management theory has undergone
dynamic and contextual development. In the classical period, the concept of education
management was more intuitive and fully integrated with Islamic values, which was reflected in
leadership practices in institutions such as kuttabs, mosques, and madrasas. Key concepts such
as al-Imamah (leadership), al-'Adl (justice), Shura (deliberation), and Amanah (responsibility)
are the main foundations, which are heavily influenced by the thought of Muslim philosophers
and scholars such as Al-Ghazali and Al-Mawardi.

The middle period marked a phase of formalization and systematization with the establishment
of formal educational institutions such as Madrasah Nizamiyah, which required a more complex
organizational and management structure. Meanwhile, in the contemporary era, Islamic
education management theory has undergone a process of integration and adaptation. Modern
management theories from the West (such as School-Based Management, Total Quality
Management, and Strategic Management) are adopted and synergized with Islamic principles
and ethics sourced from the Qur'an and As-Sunnah. This gave birth to an education
management paradigm that not only pursues worldly efficiency and effectiveness but also leads
to the achievement of ukhrawi (falah) goals.

The conclusion of this study is that Islamic education management theory is not a static entity.
It is an intellectual tradition that continues to evolve, responding to the changing times through
a critical and creative dialogue between the normative heritage of Islam and the demands of
modernity. The synergy between divine principles and modern management science is the key to
the development of superior and relevant Islamic educational institutions in the future.

Keywords: Islamic Education Management, Classical Theory, Contemporary Theory, History of
Islamic Thought, Integration of Knowledge

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam sebagai sebuah institusi dan proses peradaban telah mengalami
dinamika yang panjang seiring dengan perkembangan zaman. Dari masa Rasulullah
shallallahu 'alaihi wasallam hingga era kontemporer saat ini, lembaga-lembaga pendidikan
Islam terus bertransformasi—mulai dari model sederhana seperti kuttab dan halagah di
masjid, hingga lembaga formal seperti madrasah, sekolah, dan universitas. Transformasi ini
tidak hanya terjadi pada aspek fisik kelembagaan, tetapi juga pada aspek pengelolaan atau
manajemen pendidikannya.

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 2



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

Pada akar sejarahnya, praktik pengelolaan pendidikan Islam telah diwarnai oleh
nilai-nilai ilahiah yang bersumber dari Al-Qur'an dan Sunnah. Konsep-konsep seperti al-
imamah (kepemimpinan), al-'adl (keadilan), syura (musyawarah), dan amanah (tanggung
jawab) menjadi fondasi etis-manajerial yang diimplementasikan dalam pengelolaan
pendidikan, meskipun pada masa awal bersifat intuitif dan belum tersistematisasi dalam
bentuk teori yang baku.

Perkembangan zaman menuntut lembaga pendidikan Islam untuk beradaptasi
dengan kompleksitas tantangan modern. Hadirnya teori-teori manajemen modern dari
Barat—seperti Manajemen Berbasis Sekolah (MBS), Total Quality Management (TQM), dan
Strategic Management—menawarkan seperangkat alat untuk mencapai efisiensi dan
efektivitas organisasi. Namun, adopsi teori-teori ini tanpa penyaringan yang Kritis berisiko
mengikis identitas dan nilai-nilai fundamental pendidikan Islam. Oleh karena itu,
diperlukan upaya untuk menyelaraskan dan mensinergikan prinsip-prinsip manajemen
modern dengan nilai-nilai Islam yang bersifat abadi, sehingga melahirkan sebuah
paradigma manajemen pendidikan Islam yang holistik; yang tidak hanya mengejar
kesuksesan duniawi (dunyawi) tetapi juga mengarah pada tujuan akhir kesuksesan
ukhrawi (falah).

Sayangnya, pemahaman terhadap perkembangan teori manajemen pendidikan
[slam seringkali terfragmentasi—hanya melihat pada periode tertentu tanpa
menghubungkannya dalam sebuah peta besar sejarah pemikiran. Penelusuran terhadap
evolusi teori ini dari masa klasik hingga kontemporer menjadi penting untuk memahami
kontinuitas, perubahan, dan dialektika yang terjadi antara warisan normatif Islam dan
tuntutan kontekstual setiap era. Atas dasar inilah, penelitian dengan judul "Teori
Manajemen Pendidikan Islam dari Klasik hingga Kontemporer" ini dilakukan.

METODE

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kepustakaan (library research). Penelitian
ini mengandalkan sumber-sumber tertulis dan dokumen untuk memperoleh data dan
informasi yang relevan dengan fokus kajian, tanpa melakukan kerja lapangan atau
pengumpulan data empiris secara langsung.

Pendekatan Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan historis-filosofis. Pendekatan Historis
digunakan untuk menelusuri dan menganalisis perkembangan teori manajemen
pendidikan Islam secara kronologis, dari masa klasik hingga kontemporer. Pendekatan ini
memungkinkan peneliti untuk memahami peristiwa, gagasan, dan institusi masa lampau
dalam konteksnya untuk menjelaskan perkembangannya. Pendekatan Filosofis digunakan
untuk mendalami dan menganalisis landasan nilai, konsep, prinsip, dan paradigma yang

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 3



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

mendasari teori-teori manajemen pendidikan Islam pada setiap periode. Pendekatan ini
menitikberatkan pada analisis kritis dan interpretatif terhadap ide-ide pokok.

Sumber Data
Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari:
1. Sumber Data Primer: Merupakan sumber pertama yang berisi gagasan orisinal tentang
teori manajemen pendidikan Islam. Sumber ini meliputi:
a) Karya-karya orisinal (buku, risalah, artikel) dari pemikir Muslim klasik, pertengahan,
dan kontemporer yang relevan (seperti Al-Ghazali, Al-Mawardi, dll).
b) Teks-teks fundamental Islam (Al-Qur'an dan As-Sunnah) yang menjadi sumber nilai
dan etika manajemen.
c) Dokumen sejarah tentang lembaga pendidikan Islam (seperti Kuttab, Madrasah
Nizamiyah).
2. Sumber Data Sekunder: Merupakan sumber yang mendukung, menginterpretasi, atau
menganalisis sumber primer. Sumber ini meliputi:
a) Buku-buku, jurnal ilmiah, dan artikel yang membahas sejarah pendidikan Islam,
filsafat manajemen pendidikan, dan teori manajemen modern.
b) Biografi intelektual, kamus, ensiklopedia, dan karya tulis lain yang membantu
pemahaman terhadap konteks dan konsep.

Teknik Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah teknik dokumentasi. Peneliti
mengumpulkan, mencatat, dan mengkaji data yang relevan dari berbagai sumber
kepustakaan, baik primer maupun sekunder, seperti yang telah disebutkan di atas.

Teknik Analisis Data
Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content
analysis) dan analisis historis-kritis.

1. Analisis Isi (Content Analysis): Digunakan untuk mengidentifikasi, mengkategorikan,
dan menafsirkan konsep-konsep kunci (seperti al-Imamah, al-'Adl, Syura, Amanah,
falah) serta pola integrasi antara teori manajemen modern dan prinsip Islam.

2. Analisis Historis-Kritis: Data historis dianalisis dengan cara mengkritisi sumber,
melakukan verifikasi, dan menafsirkan peristiwa atau perkembangan teori secara
kronologis untuk memahami kontinuitas dan perubahan. Analisis ini juga melibatkan
interpretasi filosofis terhadap makna di balik perkembangan teori tersebut.

Alur Analisis
Secara ringkas, alur analisis yang dilakukan adalah:
1. Heuristik (Pengumpulan Sumber): Menghimpun sumber data primer dan sekunder yang
relevan.

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 4



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

2. Kritik Sumber (Verifikasi): Menguji kredibilitas dan keautentikan sumber data yang
telah dikumpulkan.

3. Interpretasi (Penafsiran): Menafsirkan data yang telah diverifikasi dengan pendekatan
filosofis untuk memahami makna, nilai, dan hubungan antar konsep.

4. Historiografi (Penulisan): Menyajikan hasil temuan dan analisis dalam suatu narasi yang
sistematis, koheren, dan komprehensif sesuai dengan tujuan penelitian, yaitu
memetakan evolusi teori dari masa ke masa.

Dengan menerapkan metode dan teknik tersebut, penelitian ini bertujuan untuk
merekonstruksi peta perkembangan teori manajemen pendidikan Islam secara
komprehensif dan mendalam.

PEMBAHASAN

A. Konsep Dasar Manajemen Pendidikan Islam

Manajemen pendidikan Islam didefinisikan sebagai proses perencanaan,
pengorganisasian, pelaksanaan, dan pengawasan sumber daya pendidikan yang didasarkan
pada nilai-nilai Islam untuk mencapai tujuan pendidikan. Ciri khas manajemen pendidikan
Islam terletak pada integrasi nilai-nilai ketauhidan dalam seluruh proses manajerial.

Prinsip Dasar: a) Tawhid-Based Management: Pengelolaan berdasarkan konsep
ketauhidan; b) Khilafah: Manajemen sebagai amanah; c) Maslahah: Orientasi pada
kemaslahatan umat; dan d) lIhsan: Pelaksanaan dengan kualitas terbaik

B. Teori Manajemen Pendidikan Islam Era Klasik (610-1250 M)

Manajemen Pendidikan Islam di Masa Rasulullah SAW merupakan fondasi dari
seluruh sistem pendidikan Islam yang berkembang kemudian. Meskipun strukturnya
sangat sederhana dan organik, prinsip-prinsip dasarnya sangat revolusioner dan efektif.
Era klasik merupakan periode fondasional manajemen pendidikan Islam yang dimulai dari
masa kenabian Muhammad SAW hingga kejayaan Dinasti Abbasiyah. Ciri utama periode ini
adalah pembentukan sistem pendidikan Islam yang orisinal, dengan karakteristik: a) Pusat
pendidikan: Masjid sebagai multifungsi; b) Metode pembelajaran: Halagah al-ilm dan
musyawarah; c) Sumber pendanaan: Zakat, infaq, dan shadaqah; dan d) Kurikulum:
Integrasi ilmu naqli dan aqli.

1. Masa Rasulullah SAW
Rasulullah SAW menerapkan model manajemen pendidikan yang revolusioner pada
masanya: a) Suffah sebagai lembaga pendidikan pertama; b) Metode halagah dan
mudzakarah; dan c¢) Kurikulum terintegrasi: akidah, ibadah, akhlak, dan kehidupan sosial.
Model manajemen pendidikan Rasulullah SAW merupakan prototype ideal yang
mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dengan praktik pendidikan efektif. Sistem ini terbukti

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 5



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

berhasil mencetak generasi terbaik (khairu ummah) dan tetap relevan untuk diadaptasi
dalam konteks pendidikan modern dengan melakukan penyesuaian-penyesuaian yang
diperlukan.

Manajemen pendidikan di masa Rasulullah SAW mungkin tidak memiliki struktur
birokrasi yang rumit, tetapi ia memiliki "jiwa" manajemen yang sangat kuat. Prinsip-
prinsip dasarnya seperti tujuan yang jelas, kurikulum yang bertahap, metode yang variatif,
dan komitmen pada keteladanan telah menjadi model ideal yang terus menginspirasi
sistem pendidikan Islam sepanjang sejarah. Fondasi yang diletakkan oleh Rasulullah inilah
yang kemudian dikembangkan secara lebih struktural dan kelembagaan pada masa
Khulafaur Rasyidin dan dinasti-dinasti setelahnya.

2. Masa Khulafaur Rasyidin
Manajemen Pendidikan Islam di Masa Khulafaur Rasyidin mengalami
perkembangan dan penyesuaian yang signifikan pasca wafatnya Rasulullah SAW. Masa ini
(11-40 H / 632-661 M) ditandai dengan perluasan wilayah Islam yang sangat pesat, yang
berdampak langsung pada kebutuhan dan model pengelolaan pendidikan. Berikut
penjelasan detailnya, dilihat dari sudut pandang manajemen:
a. Masa Abu Bakar Ash-Shiddiq (11-13 H / 632-634 M).
Masa kekhalifahan Abu Bakar Ash-Shiddiq (632-634 M) relatif singkat, namun sangat
krusial karena merupakan periode transisi setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW.
Fokus utama pemerintahan Abu Bakar adalah pada stabilitas politik dan keamanan
dalam menghadapi fenomena riddah (kemurtadan), peperangan, dan munculnya nabi-
nabi palsu. Meskipun demikian, pendidikan Islam tetap berlangsung dan memiliki
karakteristik manajemennya sendiri.
Berikut adalah gambaran manajemen pendidikan di masa Abu Bakar Ash-Shiddig,
dilihat dari sudut pandang fungsi-fungsi manajemen modern:
1) Perencanaan (Planning)

a) Fokus pada Pelestarian dan Kontinuitas: Perencanaan pendidikan tidak bersifat
ekspansif (memperluas), tetapi lebih pada melestarikan dan mengokohkan
sistem pendidikan yang telah ditinggalkan oleh Rasulullah SAW. Tujuannya
adalah memastikan ajaran Islam yang murni tidak tercampur dengan pemikiran-
pemikiran baru yang menyimpang.

b) Prioritas pada Pendidikan Al-Qur'an: Perencanaan difokuskan pada
pengumpulan dan pembukuan Al-Qur'an, yang merupakan sumber utama
pendidikan Islam. Ini adalah proyek strategis yang direncanakan oleh Abu Bakar
atas usulan Umar bin Khattab.

2) Pengorganisasian (Organizing)

a) Struktur Sederhana dan Non-Formal: Tidak ada struktur Departemen Pendidikan
yang formal. Sistem pendidikannya masih bersifat non-formal dan tersebar.

b) Lembaga Pendidikan: Lembaga pendidikan utamanya masih adalah Masjid

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 6



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

sebagai pusat ibadah dan belajar, Kuttab yaitu tempat anak-anak belajar
membaca, menulis, dan menghafal Al-Qur'an, Rumah-rumah Sahabat Seperti
rumah Abu Bakar sendiri, yang menjadi tempat berkumpulnya para sahabat
untuk berdiskusi.

c) Sumber Daya Manusia: "Guru" atau pengajar adalah para sahabat Nabi yang faqih
(ahli ilmu), seperti Abu Bakar sendiri, Umar bin Khattab, Utsman bin Affan, Ali
bin Abi Thalib, Abdullah bin Mas'ud, dan Zaid bin Tsabit. Mereka bertindak
sebagai manajer sekaligus tenaga pendidik secara sukarela.

3) Pengarahan (Actuating/Leading)

a) Kepemimpinan oleh Contoh (Leadership by Example): Abu Bakar sendiri adalah
seorang guru dan pemimpin yang mendidik dengan keteladanan. Sikapnya yang
tegas dalam membela kebenaran, lembut terhadap rakyat, dan zuhud terhadap
dunia menjadi model hidup bagi para sahabat dan rakyatnya.

b) Motivasi Spiritual: Pengarahan dan motivasi yang diberikan bersifat spiritual,
menekankan pada keutamaan menuntut ilmu, mengamalkannya, dan berjihad di
jalan Allah. Abu Bakar sering memberikan nasihat dan khutbah yang memotivasi
umat.

4) Pengawasan (Controlling)

a) Pengawasan Langsung: Pengawasan terhadap proses pendidikan berjalan secara
langsung dan personal. Sebagai pemimpin umat, Abu Bakar dapat langsung
memantau dan menegur jika terdapat penyimpangan dalam pemahaman agama.

b) Kontrol melalui Kebijakan: Kebijakan Abu Bakar yang tegas memerangi nabi-nabi
palsu dan kelompok murtad merupakan bentuk kontrol yang ketat terhadap
penyebaran paham yang dapat merusak akidah dan pendidikan Islam.

Meski singkat dan penuh gejolak, manajemen pendidikan di masa Abu Bakar Ash-
Shiddiq berhasil menjaga stabilitas dan kemurnian pendidikan Islam dengan
pendekatan yang sederhana namun efektif, serta mewariskan fondasi yang kokoh bagi
pengembangan pendidikan di masa Khalifah Umar bin Khattab selanjutnya.

b. Masa Umar bin Khattab (13-23 H / 634-644 M)
Masa kepemimpinan Umar bin Khattab (634-644 M) dikenal sebagai periode ekspansi
dan konsolidasi besar-besaran Kekhalifahan Islam. Dalam konteks ini, pendidikan
menjadi salah satu pilar utama untuk menstabilkan dan memajukan masyarakat yang
begitu luas dan multi-budaya. Manajemen pendidikan di masa Umar bersifat praktis,
terstruktur, dan berorientasi pada kebutuhan masyarakat dan negara.
Berikut adalah prinsip-prinsip dan implementasi manajemen pendidikan pada masa
Umar bin Khattab:
1) Filosofi dan Tujuan Pendidikan

Tujuan utama pendidikan pada masa Umar adalah:

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 7



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

a)

b)

Membentuk Muslim yang Berilmu dan Bertakwa: [lmu tidak terpisah dari iman.
Tujuannya adalah untuk memahami dan mengamalkan ajaran Islam dengan
benar.

Memenuhi Kebutuhan Praktis Umat: Pendidikan diarahkan untuk menghasilkan
tenaga-tenaga terampil yang dibutuhkan oleh negara, seperti ahli fikih, gadi
(hakim), administrator, dan tentara yang paham agama.

Melestarikan dan Menyebarkan Ajaran Islam: Seiring meluasnya wilayah,
kebutuhan akan pengajaran Al-Qur'an dan Sunnah Nabi menjadi sangat
mendesak.

2) Kurikulum dan Materi Pendidikan
Kurikulum bersifat terpusat pada ilmu-ilmu keislaman, tetapi mulai menunjukkan
tanda-tanda spesialisasi:

a)

b)

c)

d)
e)

Al-Qur'an: Menghafal (tahfiz), membaca (qgira'at), dan memahami tafsirnya
adalah inti dari kurikulum.

Baca Tulis: Umar sangat menganjurkan kaum Muslimin, termasuk anak-anaknya,
untuk belajar baca tulis. Ini adalah keterampilan dasar untuk administrasi dan
ilmu pengetahuan.

[lmu Fikih (Hukum Islam): Karena banyaknya masalah hukum baru di wilayah
taklukan, pemahaman mendalam tentang hukum Islam menjadi prioritas.

[lImu Hadits: Pengumpulan dan periwayatan hadits Nabi mulai digalakkan.

[lmu Praktis: Seperti matematika dasar untuk warisan (faraidh), menunggang
kuda, dan berenang (sebagai bagian dari pendidikan jasmani).

3) Lembaga dan Sarana Pendidikan
Pendidikan masih berpusat di Masjid. Namun Umar melakukan inovasi manajerial
yang signifikan:

a)

b)

Masjid sebagai Sekolah dan Universitas: Masjid-masjid besar seperti Masjid
Nabawi di Madinah menjadi pusat pembelajaran. Para Sahabat senior seperti Ali
bin Abi Thalib, Abdullah bin Mas'ud, dan Ubay bin Ka'ab mengajar di sana.
Pendirian Sekolah dan Penunjukan Guru: Umar adalah khalifah pertama yang
secara resmi menunjuk dan menggaji guru dari Baitul Mal (kas negara). Dia
mengirim guru-guru ke berbagai daerah, terutama ke Syam (Suriah) dan Mesir,
untuk mengajarkan Islam. Langkah ini adalah bentuk awal dari sertifikasi dan
profesionalisasi guru yang dibiayai negara.

Rumah sebagai Pusat Belajar: Selain masjid, rumah-rumah para Sahabat juga
digunakan sebagai tempat belajar, menciptakan lingkungan pendidikan yang
informal namun intensif.

4) Manajemen Sumber Daya Manusia (Guru dan Siswa)

a)

Guru: Umar sangat selektif dalam memilih guru. Dia memilih orang-orang yang
bukan hanya alim, tetapi juga memiliki akhlak yang mulia dan pemahaman yang

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 8



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

mendalam. Guru digaji secara tetap, sebuah kebijakan yang revolusioner pada
masa itu, yang menunjukkan penghargaan tinggi terhadap profesi pendidik.

b) Siswa: Pendidikan pada masa ini terbuka untuk semua kalangan, laki-laki dan
perempuan, tua dan muda. Umar mendorong pendidikan untuk semua, termasuk
memerintahkan para tawanan perang yang bisa baca tulis untuk mengajarkan
keterampilan tersebut kepada anak-anak Muslim sebagai tebusan bagi kebebasan
mereka.

5) Kebijakan dan Pendanaan Pendidikan

a) Anggaran dari Baitul Mal: Umar menjadikan pendidikan sebagai tanggung jawab
negara. Gaji guru, pembangunan infrastruktur sederhana, dan tunjangan untuk
siswa yang membutuhkan dibiayai dari kas negara. Ini adalah prinsip education
for all yang diimplementasikan dengan anggaran negara.

b) Kebijakan yang Mendukung Ilmu: Umar mendorong para gubernurnya di daerah
untuk memprioritaskan pendidikan. Dia juga dikenal dengan kebijakannya yang
mendorong ijtihad (penalaran hukum) untuk memecahkan masalah baru, yang
secara tidak langsung mendorong perkembangan ilmu fikih.

6) Inovasi dan Dampak

a) Penyebaran yang Merata: Dengan mengirim guru ke berbagai penjuru
kekhalifahan, Umar berhasil mendemokratisasikan pendidikan. Ilmu tidak hanya
terpusat di Madinah atau Makkah.

b) Awal dari Spesialisasi Ilmu: Mulai muncul kelompok-kelompok ahli yang fokus
pada bidang tertentu, seperti ahli fikih, ahli gira'at, dan ahli hadits, yang menjadi
cikal bakal fakultas dalam universitas modern.

c) Pendidikan untuk Pembangunan: Pendidikan dikaitkan langsung dengan
pembangunan masyarakat dan pemerintahan yang baik. Orang yang
berpendidikan ditempatkan pada pos-pos penting dalam birokrasi.

Pendekatan Umar ini telah meletakkan fondasi yang kuat bagi sistem pendidikan Islam
yang kemudian berkembang pesat dan melahirkan berbagai disiplin ilmu, menjadikan
peradaban Islam sebagai pusat ilmu pengetahuan dunia selama berabad-abad.
Salah satu kebijakan Umar yang terkenal adalah saat dia menaklukkan Jerusalem. Dia
membuat perjanjian yang menjamin keamanan dan kebebasan beragama penduduknya,
termasuk melindungi tempat-tempat ibadah mereka. Sikap toleran ini menciptakan
lingkungan yang kondusif bagi pertukaran ilmu antara Muslim, Kristen, dan Yahudi,
yang kelak mencapai puncaknya pada masa Dinasti Abbasiyah.

c. Masa Utsman bin Affan (23-35 H / 644-656 M)
Masa kekhalifahan Utsman bin Affan merupakan periode konsolidasi dan standarisasi,
melanjutkan ekspansi yang dimulai Umar sekaligus menghadapi tantangan kompleks
internal. Dalam konteks pendidikan, manajemennya berfokus pada preservasi,
standarisasi, dan institusionalisasi ilmu pengetahuan, dengan pencapaian puncaknya
yang paling monumental: Penyatuan Mushaf Al-Qur'an.

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 9



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

Berikut adalah prinsip-prinsip dan implementasi manajemen pendidikan pada masa
Utsman bin Affan:
1) Filosofi dan Tujuan Pendidikan
Tujuan pendidikan di masa Utsman melanjutkan tradisi sebelumnya, namun dengan
penekanan baru:

a)

b)

Melestarikan Kemurnian Sumber Ajaran Islam: Tujuan utama adalah menjaga Al-
Qur'an dari kerusakan dan perbedaan (perselisihan) dalam bacaan. Ini menjadi
pendorong kebijakan pendidikan yang paling krusial.

Stabilisasi dan Penyatuan Umat: Dengan wilayah yang sangat luas dan budaya
yang beragam, Utsman berusaha menyatukan umat melalui standarisasi kitab
suci dan penyebaran guru.

Meningkatkan Kesejahteraan Ekonomi untuk Mendukung Pendidikan: Kebijakan
ekonominya yang longgar mendorong masyarakat untuk lebih sejahtera, yang
secara tidak langsung mendukung aktivitas keilmuan.

2) Kurikulum dan Materi Pendidikan
Kurikulum intinya tetap sama, tetapi dengan penambahan dan penekanan tertentu:

a)

b)

d)

Al-Qur'an (dengan Qira'at yang Terstandarisasi): Ini menjadi fokus utama.
Setelah Mushaf Utsmani disebarkan, kurikulum pendidikan Al-Qur'an mengacu
pada mushaf resmi tersebut, meskipun beberapa gira'at (cara membaca) lain
yang sahih masih diakui dengan sanad yang valid.

[lmu Fikih dan Hadits: Pengajaran hukum Islam terus berlanjut. Para sahabat
senior yang tersisa di Madinah dan yang dikirim ke daerah-daerah menjadi
sumber utama ilmu.

Baca Tulis dan Sastra Arab: Tuntutan administratif untuk mengelola kekhalifahan
yang luas membuat keterampilan baca tulis dan penguasaan bahasa Arab yang
baik semakin penting.

[lmu Eksakta Dasar: Seperti pada masa Umar, ilmu waris (faraidh) dan
matematika dasar untuk perdagangan dan administrasi tetap diajarkan.

3) Lembaga dan Sarana Pendidikan: Ekspansi dan Formalitas
Utsman melanjutkan dan memperluas model yang dibangun Umar:

a)

b)

Masjid Tetap Menjadi Pusat [lmu: Masjid Nabawi di Madinah dan masjid-masjid
besar di kota pusat wilayah (Kufah, Basrah, Syam, Mesir) tetap menjadi
universitas terbuka.

Ekspansi Guru ke Daerah-Daerah Jauh: Utsman secara aktif mengirim para
Sahabat Nabi yang terpercaya ke berbagai wilayah untuk mengajar. Contohnya,
Abdullah bin Mas'ud di Kufah dan Abu Darda di Syam.

Peningkatan Jumlah Kuttab (Lembaga Pendidikan Dasar): Kuttab semakin banyak
bermunculan, terutama untuk mengajarkan Al-Qur'an dan baca tulis kepada
anak-anak. Kebijakan standarisasi mushaf sangat memudahkan kurikulum di
Kuttab-Kuttab ini.

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 10



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

4) Manajemen Sumber Daya Manusia (Guru dan Siswa)

a)

b)

Guru dari Kalangan Sahabat Terpercaya: Utsman sangat menjaga kualitas guru
dengan mengandalkan para Sahabat Nabi yang memiliki integritas dan
pengetahuan mendalam. Mereka diangkat dan dikirim oleh negara.

Siswa dari Berbagai Latar Belakang: Seperti pendahulunya, Utsman tidak
membatasi akses pendidikan. Sistem pendidikan tetap terbuka untuk semua
muslim.

Penghargaan dan Gaji untuk Guru: Kebijakan menggaji guru dari Baitul Mal yang
dimulai Umar dilanjutkan oleh Utsman, menjadikan mengajar sebagai profesi
yang dihargai negara.

5) Kebijakan dan Pendanaan Pendidikan

a)

b)

Pendanaan dari Baitul Mal: Utsman terus membiayai pendidikan dari kas negara.
Pada masanya, Baitul Mal dalam kondisi sangat penuh karena melimpahnya harta
fa'i (harta rampasan perang).

Kebijakan Monumental: Standarisasi Mushaf Al-Qur'an: Ini adalah kebijakan
manajemen pendidikan paling berpengaruh di masa Utsman. Hal yang
melatarbelakangi adalah meluasnya wilayah Islam menyebabkan perbedaan
dialek (lahjah) dalam membaca Al-Qur'an, yang hampir memicu perselisihan di
kalangan tentara. Tindakan yang dilakukan Utsman adalah membentuk panitia
yang dipimpin Zaid bin Tsabit untuk menyalin ulang lembaran-lembaran Al-
Qur'an yang dikumpulkan di masa Abu Bakar menjadi satu mushaf standar
(Mushaf Al-Imam). Implementasinya dalam bentuk salinan mushaf ini dikirim ke
pusat-pusat wilayah kekhalifahan (Mekah, Syam, Yaman, Bahrain, Basrah, Kufah)
dengan perintah untuk memusnahkan semua salinan pribadi yang tidak sesuai.
Dampak pada Pendidikan, kebijakan ini melindungi keotentikan Al-Qur'an hingga
hari ini, menyatukan kurikulum utama pendidikan Islam, serta memudahkan
proses belajar-mengajar Al-Qur'an di seluruh penjuru dunia Islam.

6) Inovasi dan Dampak

a)

b)

Standarisasi Kurikulum Inti: Dengan adanya Mushaf Utsmani, pendidikan Al-
Qur'an memiliki referensi standar yang sama di mana pun.

Konsolidasi Ilmu Pengetahuan: Upaya pengumpulan dan penulisan Al-Qur'an
menjadi fondasi bagi upaya kodifikasi ilmu-ilmu lain (seperti Hadits dan Fikih) di
masa-masa selanjutnya.

Pelembagaan Otoritas Keilmuan: Pengiriman mushaf resmi dari pusat
pemerintahan menegaskan adanya otoritas keilmuan pusat yang diakui, sebuah
bentuk manajemen pengetahuan yang sangat modern untuk zamannya.

Di akhir pemerintahannya, Utsman Bin Affan menghadapi fitnah dan pemberontakan
yang disebabkan oleh faktor politik dan sosial. Namun, penting untuk dicatat bahwa
kebijakan pendidikannya, terutama standarisasi mushaf, tidak pernah menjadi

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 11



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

sumber konflik dan justru diterima secara luas oleh semua pihak, bahkan oleh para

penentang politiknya. Ini membuktikan keabsahan dan urgensi kebijakan tersebut.

Pencapaian Utsman dalam memanajemen pendidikan, khususnya terkait Al-Qur'an,

telah memberikan kontribusi yang tak ternilai bagi kesatuan dan keberlangsungan

peradaban Islam hingga saat ini.

d. Masa Ali bin Abi Thalib (35-40 H / 656-661 M
Masa kekhalifahan Ali bin Abi Thalib adalah periode yang penuh dengan gejolak politik
dan perang saudara (fitnah). Kondisi ini sangat mempengaruhi corak dan fokus
manajemen pendidikannya. Berbeda dengan masa Utsman yang fokus pada standarisasi,
atau Umar pada ekspansi dan administrasi, manajemen pendidikan di masa Ali lebih
berfokus pada pendalaman ilmu, penalaran (nalar), dan pembinaan spiritual-intlektual
di tengah turbulensi politik.
Berikut adalah prinsip-prinsip dan implementasi manajemen pendidikan pada masa Ali
Bin Abi Thalib:
1) Filosofi dan Tujuan Pendidikan

Tujuan pendidikan di masa Ali mengalami pergeseran akibat kondisi politik:

a) Pemurnian Akidah dan Pemahaman Agama: Di tengah munculnya kelompok-
kelompok ekstrem seperti Khawarij dan Syiah ekstrem (pemuja berlebihan), Ali
berusaha mengembalikan pemahaman Islam yang moderat dan benar
berdasarkan Al-Qur'an dan Sunnah Nabi.

b) Penguatan Kapasitas Individu melalui [lmu: Ali sangat menekankan pada
pemahaman yang mendalam (figh) dan hikmah, bukan sekadar hafalan.

c) Menyiapkan Individu yang Kritis dan Bertanggung Jawab: Pendidikan ditujukan
untuk membentuk pribadi muslim yang mampu berpikir kritis dan bertanggung
jawab atas perbuatannya, terutama dalam situasi politik yang rumit.

2) Kurikulum dan Materi Pendidikan

Kurikulum tetap berpusat pada ilmu-ilmu syariah, namun dengan kedalaman dan

pendekatan yang berbeda:

a) Ilmu Tafsir dan Takwil: Ali dikenal sebagai sahabat dengan pemahaman tafsir
yang sangat dalam. Dia banyak mengajarkan tafsir Al-Qur'an yang kontekstual,
terutama ayat-ayat hukum dan akidah, untuk menjawab tantangan pemikiran
pada masa itu.

b) Ilmu Fikih dan Ushul Fikih (Dasar-dasar Hukum): Ali adalah seorang ahli fikih
yang brilian. Dia sering menggunakan metode qiyas (analogi) dan ijtihad yang
mendalam dalam memutuskan hukum. Metodologinya ini menjadi fondasi bagi
ilmu Ushul Fikih di kemudian hari.

c¢) Ilmu Kalam (Teologi): Debat dan diskusi dengan kelompok Khawarij, Murji'ah,
dan lainnya memaksa para pendukung Ali untuk mendalami ilmu kalam untuk
mempertahankan argumen akidah Ahlus Sunnah.

d) Sastra Arab dan Balaghah: Ali sendiri adalah sumber utama kefasihan dan

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 12



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

balaghah (retorika). Khutbah-khutbahnya yang terkumpul dalam Nahjul
Balaghah menjadi materi studi sastra, bahasa, dan filsafat Islam yang sangat
berharga.

Etika dan Akhlak (Tasawuf Awal): Banyak wejangan spiritual dan nasihat Ali
yang berfokus pada zuhud, kejujuran, dan keadilan, yang menjadi dasar bagi
perkembangan tasawuf di masa depan.

3) Lembaga dan Sarana Pendidikan
Kondisi perang menyebabkan disrupsi, namun pendidikan tetap berjalan:

a)

b)

Masjid Tetap Menjadi Pusat Ilmu: Meski sering berpindah-pindah (dari Madinah
ke Kufah), Ali menjadikan masjid sebagai pusat pengajaran. Masjid Agung Kufah
menjadi "ibukota ilmu" baru selama pemerintahannya.

Pendidikan Non-Formal dan Halagah Intensif: Karena situasi yang tidak stabil,
model pendidikan lebih banyak berupa halagah intensif yang dipimpin oleh Ali
sendiri atau para sahabat setianya seperti Abdullah bin Abbas.

Pergeseran Pusat Keilmuan: Dengan berpindahnya ibukota kekhalifahan ke
Kufah di Irak, pusat gravitasi keilmuan mulai bergeser dari Hijaz (Mekah-
Madinah) ke Irak. Kota Kufah kemudian menjadi rival intelektual bagi Basrah dan
melahirkan mazhab fikih dan gira'atnya sendiri.

4) Manajemen Sumber Daya Manusia (Guru dan Siswa)

a)

b)

c)

Guru Utama adalah Khalifah: Ali bin Abi Thalib sendiri adalah "guru besar" pada
masa ini. Dia secara langsung terlibat dalam pengajaran dan mentoring.
Murid-Murid Langsung (Talabah al-'Ilm): Ali mencetak banyak ilmuwan handal.
Yang paling terkenal adalah Abdullah bin Abbas: Dijuluki "Turjuman al-Qur'an”
(Penerjemah Al-Qur'an) karena kedalaman tafsirnya yang banyak belajar
langsung dari Ali, dan Abu al-Aswad al-Du'ali: Seorang ahli tata bahasa yang
diinstruksikan oleh Ali untuk merintis ilmu Nahwu (tata bahasa Arab) untuk
menjaga kemurnian bahasa Al-Qur'an.

Kualitas di Atas Kuantitas: Dalam situasi chaos, pendidikan lebih berfokus pada
kualitas dan kedalaman ilmu para pengikut setianya daripada kuantitas siswa.

5) Kebijakan dan Pendanaan Pendidikan
Kondisi politik dan perang saudara yang terus-menerus sangat mempengaruhi aspek

ini:

a)

b)

Keterbatasan Anggaran Baitul Mal: Baitul Mal seringkali kosong atau
dialokasikan untuk keperluan militer dan sosial yang mendesak. Ini membatasi
kemampuan negara untuk membiayai pendidikan secara massal seperti pada
masa Umar dan Utsman.

Pendidikan yang Didorong oleh Individu: Peran negara dalam pendanaan
mungkin berkurang, tetapi gairah keilmuan justru didorong oleh semangat
individu Ali dan para sahabatnya. Pendidikan lebih bersifat community-based
(berbasis komunitas) ketimbang state-funded (didanai negara) pada masa ini.

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 13



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

6) Inovasi dan Dampak

a) Perintisan Ilmu Nahwu: Atas instruksi Ali, Abu al-Aswad al-Du'ali meletakkan
dasar-dasar ilmu Nahwu. Tujuannya adalah menjaga bahasa Arab dari kesalahan
akibat percampuran dengan non-Arab (ajam), yang dapat mempengaruhi
pemahaman Al-Qur'an. Ini adalah kebijakan manajemen bahasa yang visioner.

b) Kodifikasi Awal Pemikiran Islam: Khutbah, surat, dan kata-kata mutiara Ali yang
terkodifikasi dalam Nahjul Balaghah menjadi sumber ilmu yang sangat kaya,
tidak hanya dalam bidang fikih, tetapi juga teologi, filsafat, dan etika.

c¢) Lahirnya Corak Pemikiran Baru: Interaksi pemikiran yang intens selama masa
fitnah ini melahirkan dan mematangkan berbagai aliran pemikiran dalam Islam
(Ahlus Sunnah, Syiah, Khawarij, Murji'ah), yang masing-masing kemudian
mengembangkan tradisi keilmuannya sendiri.

Singkatnya, meski masa pemerintahannya singkat dan penuh konflik, Ali bin Abi

Thalib berhasil menjadikan pendidikan sebagai alat untuk menjaga kemurnian akidah

dan bahasa, serta mendidik kader-kader intelektual yang akan meneruskan estafet

keilmuan Islam di masa-masa berikutnya.

3. Masa Dinasti Umayyah (41-132 H / 661-750 M)

Pemerintahan Dinasti Umayyah (41-132 H/661-750 M) merupakan era
transformasi besar dalam sejarah Islam, termasuk dalam bidang pendidikan. Jika pada
masa Nabi Muhammad SAW dan Khulafaur Rasyidin pendidikan berpusat di masjid dan
bersifat informal, pada masa Umayyah mulai muncul institusi pendidikan yang lebih
terstruktur dan berkembang pesat.

Manajemen pendidikan pada masa ini dapat dilihat dari level dan lembaga
pendidikannya:

a. Pendidikan Dasar (Kuttab)

1) Fungsi: Lembaga pendidikan dasar dan paling tersebar luas.

2) Kurikulum: Fokus pada baca tulis Al-Qur'an, menghafal Al-Qur'an (Tahfiz), dasar-
dasar agama (rukun iman dan islam), serta menulis dan berhitung.

3) Lokasi: Biasanya di masjid atau ruangan khusus di rumah guru.

4) Manajemen: Diselenggarakan oleh komunitas/swadaya masyarakat dengan guru
yang dihormati (mu'allim). Negara tidak turut campur langsung, tetapi menciptakan
iklim yang mendukung.

b. Pendidikan Tinggi (Masjid sebagai Pusat [lmu)

Masjid berkembang menjadi universitas pertama dalam peradaban Islam.

1) Fungsi: Tempat kajian ilmu-ilmu lanjutan seperti Tafsir, Hadits, Figih, Bahasa Arab
(Nahwu, Sharaf), Sastra, dan Sejarah.

2) Metode: Halagah (lingkaran studi), di mana seorang guru (syaikh/ulama) duduk
dikelilingi oleh murid-muridnya.

3) Masjid Ternama adalah Masjid Jami' Damaskus yang merupakan pusat ilmu di ibu

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 14



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

kota. Ulama besar seperti Al-Hasan al-Bashri sering mengajar di sini. Masjid Jami' Al-
Azhar (Mesir), yang meskipun menjadi universitas formal di masa Fatimiyah,
fondasinya diletakkan pada masa ini. Masjid-masjid besar di Kufah, Basrah, dan
Madinah juga menjadi pusat keilmuan.

c. Istana dan Majelis Sastra (Adab)

Ini adalah inovasi penting di masa Umayyah.

1) Fungsi: Lembaga pendidikan non-formal yang disponsori oleh khalifah, pangeran, dan
para bangsawan untuk anak-anak mereka dan kalangan elit.

2) Kurikulum: Lebih sekuler dan praktis. Mencakup sastra Arab (Syair), sejarabh, filsafat,
kedokteran, astronomi, kimia, dan ilmu pemerintahan.

3) Guru Privat: Para bangsawan mendatangkan guru privat (muaddib) terbaik untuk
mengajar anak-anak mereka.

4) Peran: Dari sinilah tradisi penerjemahan naskah-naskah asing (Yunani, Persia,
Suryani) ke dalam bahasa Arab mulai digalakkan, yang kemudian memuncak pada
masa Abbasiyah.

d. Pendidikan Khusus: [lmu Medis dan Observatorium

1) Pendidikan Kedokteran: Mulai dikembangkan, sering kali terkait dengan rumah sakit
(Bimaristan). Khalifah Al-Walid I mendirikan rumah sakit pertama yang juga
berfungsi sebagai tempat pendidikan dokter.

2) Observatorium: Untuk mempelajari astronomi, meskipun belum sekompleks di masa
Abbasiyah.

Manajemen pendidikan Islam di masa Dinasti Umayyah ditandai dengan formalisme dan

diferensiasi. Negara mulai mengambil peran lebih aktif, tidak hanya sebagai regulator

tetapi juga sebagai sponsor dan fasilitator. Munculnya lembaga pendidikan istana yang
fokus pada ilmu "sekuler" merupakan terobosan yang membedakannya dari era
sebelumnya. Meskipun motivasi politik turut berperan, warisan terbesar Dinasti

Umayyah adalah meletakkan fondasi kokoh bagi kejayaan sains dan pendidikan Islam

yang mencapai puncaknya pada masa Dinasti Abbasiyah.

4. Masa Dinasti Abbasiyah (750-1258 M)

Jika Dinasti Umayyah meletakkan fondasi, maka Dinasti Abbasiyah (750-1258 M)
adalah era keemasan (The Golden Age) pendidikan dan peradaban Islam. Manajemen
pendidikan pada masa ini berkembang sangat pesat, sistematis, dan terlembagakan,
didorong oleh semangat intelektual yang tinggi dan dukungan penuh dari negara.

Struktur pendidikan menjadi sangat beragam dan terspesialisasi.

a. Kuttab (Lanjutan Pendidikan Dasar)
1) Fungsi: Tetap sebagai lembaga pendidikan dasar untuk masyarakat umum.
2) Manajemen: Semakin tersebar luas. Biayanya sering ditanggung oleh wakaf, sehingga
akses masyarakat semakin terbuka.
3) Kurikulum: Fokus pada baca-tulis Al-Qur'an, menulis, dasar-dasar agama, dan

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 15



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

aritmatika dasar.
b. Masjid sebagai Pusat Pendidikan Tinggi

Peran masjid sebagai universitas semakin kuat. Beberapa masjid menjadi spesialisasi

ilmu tertentu.

1) Masjid Jami' Al-Mansur & Masjid Jami' Al-Mahdi di Baghdad: Pusat kajian berbagai
ilmu.

2) Spesialisasi: Sebuah masjid besar bisa memiliki banyak halagah untuk Fiqih, Hadits,
Tafsir, Bahasa, Kedokteran, dan Astronomi secara bersamaan.

3) Manajemen: Dipimpin oleh seorang syaikh/guru besar. Negara atau donatur wakaf
menyediakan biaya hidup untuk guru dan murid-murid yang tinggal di asrama
(rumah guru/siswa di sekitar masjid).

c. Baitul Hikmah (Rumah Kebijaksanaan)

Ini adalah inovasi manajemen pengetahuan paling monumental.

1) Fungsi: Berfungsi sebagai perpustakaan raksasa, pusat penerjemahan, pusat
penelitian, dan observatorium.

2) Manajemen: Dikelola langsung di bawah patronase khalifah. Menghimpun para
penerjemah, ilmuwan, penyalin naskah, dan penjilid buku dari berbagai latar
belakang agama dan etnis.

3) Dampak: Menjadi motor penggerak revolusi ilmu pengetahuan Islam dengan
menyediakan akses terhadap khazanah pengetahuan dunia.

d. Madrasah: Institusi Pendidikan Formal

Masa Abbasiyah adalah era kelahiran madrasah sebagai lembaga pendidikan formal

dengan kurikulum dan manajemen yang tetap.

1) Pendahulu: Berawal dari rumah-rumah ulama (seperti Ibn Sina yang mengajar di
rumahnya) yang kemudian berkembang.

2) Madrasah Pertama: Madrasah Nizamiyah di Baghdad (didirikan 1065 M oleh Perdana
Menteri Nizam Al-Mulk) adalah model paling berpengaruh.

a) Manajemen Terstruktur: Memiliki kurikulum tetap, gedung permanen, ruang
kelas, asrama, perpustakaan, dan sistem gaji untuk staf pengajar.

b) Sumber Dana: Didanai oleh wakaf yang dikelola negara, menjamin
keberlangsungannya.

c) Kurikulum: Meski fokus pada ilmu agama (Figih Syafi'i), juga mengajarkan ilmu
alat seperti Bahasa Arab, Logika, dan Ushul Figih.

d) Model untuk Seluruh Dunia Islam: Keberhasilan Nizamiyah ditiru di seluruh
wilayah Islam, bahkan menjadi model bagi universitas awal di Eropa.

e. Observatorium dan Rumah Sakit

Lembaga pendidikan sains menjadi sangat profesional.

1) Observatorium (seperti di Baghdad dan Damaskus): Dibangun untuk penelitian
astronomi secara khusus, dilengkapi dengan alat-alat canggih pada masanya.

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 16



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

2) Rumah Sakit (Bimaristan): Seperti Bimaristan di Baghdad, berfungsi ganda sebagai
tempat pelayanan kesehatan dan sekolah kedokteran. Proses belajar-mengajar,
magang, dan ujian kompetensi untuk dokter sudah diterapkan.

PENUTUP

Teori manajemen pendidikan Islam telah mengalami evolusi yang dinamis dari
masa ke masa. Setiap era memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan teori
dan praktik manajemen pendidikan Islam. Era klasik menekankan pada pembentukan
karakter, era pertengahan pada pengembangan institusi, sedangkan era kontemporer pada
adaptasi dengan perkembangan zaman.

Berdasarkan penelitian yang telah dilakukan mengenai "Teori Manajemen
Pendidikan Islam dari Klasik hingga Kontemporer", dapat disimpulkan bahwa:

1. Teori manajemen pendidikan Islam merupakan entitas yang dinamis dan berkembang
secara terus-menerus, merespons perubahan zaman melalui dialog kritis antara warisan
normatif Islam dengan tuntutan modernitas.

2. Perkembangan teori manajemen pendidikan Islam melalui tiga fase utama: a) Fase
Klasik: Ditandai dengan pendekatan intuitif dan integrasi penuh nilai-nilai Islam dalam
lembaga pendidikan seperti kuttab dan masjid, dengan konsep kunci al-Imamabh, al-'Ad],
Syura, dan Amanah; b) Fase Pertengahan: Menunjukkan formalisasi dan sistematisasi
melalui institusi seperti Madrasah Nizamiyah yang memerlukan struktur organisasi
yang lebih kompleks; c) Fase Kontemporer: Ditandai dengan proses integrasi dan
adaptasi antara teori manajemen modern dengan prinsip-prinsip Islam.

3. Proses integrasi dalam era kontemporer menghasilkan paradigma manajemen
pendidikan yang holistik, yang tidak hanya mengejar efisiensi dan efektivitas duniawi
tetapi juga bermuara pada pencapaian tujuan ukhrawi (falah).

4. Sinergi antara prinsip ilahiah dan ilmu manajemen modern terbukti menjadi kunci
fundamental bagi pengembangan lembaga pendidikan Islam yang unggul dan relevan di
masa depan, sekaligus menjaga identitas keislamannya.

5. Kontinuitas nilai-nilai dasar seperti keadilan, musyawarah, dan amanah tetap menjadi
landasan yang tidak berubah meskipun bentuk dan implementasi manajemen
pendidikan Islam terus berkembang sesuai dengan konteks zamannya.

Dengan demikian, teori manajemen pendidikan Islam bukanlah sistem yang statis,
melainkan tradisi intelektual yang hidup (living intellectual tradition) yang terus berevolusi
melalui proses dialektika kreatif antara teks (nilai-nilai Islam) dan konteks (tuntutan
zaman).

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 17



Manajemen Pendidikan Teori Manajemen Pendidikan Islam, dari Klasik Hingga Kontemporer

DAFTAR PUSTAKA

Al-Ghazali, Abu Hamid. (t.th.). Ihya' 'Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Ma'rifah.

Al-Mawardi, Abu al-Hasan. (t.th.). Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Kairo: Dar al-Hadits.

Ibn Khaldun, Abd al-Rahman. (1979). Mugaddimah. Beirut: Dar al-Qalam.

Asy'arie, Musa. (2002). Filsafat Islam: Sunnah Nabi dalam Berpikir. Yogyakarta: LESFI.

Daulay, Haidar Putra. (2012). Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam di
Indonesia. Jakarta: Kencana.

Fattah, Nanang. (2012). Ekonomi dan Pembiayaan Pendidikan. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Hadji, Sutrisno. (2004). Metodologi Research. Yogyakarta: Andi Offset.

Muhaimin. (2006). Nuansa Baru Pendidikan Islam: Mengurai Benang Kusut Dunia
Pendidikan. Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Nata, Abuddin. (2005). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama.

Sallis, Edward. (2012). Total Quality Management in Education. Yogyakarta: IRCiSoD.
Syaefuddin, A. (2006). Manajemen Mutu Terpadu dalam Pendidikan. Jakarta: Grasindo.
Tilaar, H.A.R. (2012). Manajemen Pendidikan Nasional. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Fahri, M. (2019). "Integrasi Nilai-Nilai Spiritual dalam Manajemen Pendidikan Modern".
Journal of Islamic Education Management, 5(2), 45-62.

Hasan, S. (2020). "Transformasi Manajemen Pendidikan Islam dari Tradisional ke Digital".
Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 88-105.

Indrawan, 1. (2021). "Strategic Management dalam Lembaga Pendidikan Islam". Journal of
Educational Management, 8(3), 112-125.

Mahmudah, S. (2018). "Konsep Kepemimpinan Pendidikan dalam Perspektif Al-Ghazali".
Jurnal Studi Islam, 12(2), 77-92.

Amin, M. (2021). "Digitalisasi Manajemen Pendidikan Pesantren di Era 4.0". Prosiding
Konferensi Nasional Pendidikan Islam. Jakarta: UIN Jakarta Press.

Rahman, A. (2019). "Model Sinergi Manajemen Modern dan Nilai-Nilai Islam dalam
Pendidikan". Seminar Internasional Pendidikan Islam. Malang: UIN Malang Press.

Ministry of Education. (2020). Framework for Islamic Education Management. Diakses dari
www.education.gov.sa pada 15 Oktober 2023.

UNESCO. (2022). Global Education Monitoring Report. Diakses dari www.unesco.org/gem-
report pada 20 Oktober 2023.

Hidayat, T. (2020). Model Pengintegrasian Total Quality Management dan Nilai-Nilai Islam
dalam Manajemen Madrasah Aliyah. Disertasi Doktor, UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta.

Nurjanah, S. (2019). Transformasi Manajemen Pendidikan Pondok Pesantren di Era
Modern. Tesis Magister, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Al Urwatul Wutsqa: Volume 5, No. 2; Desember 2025 | 18



