TENRITAPPU (J-PSB)

JURNAL PENDIDIKAN, SOSIAL DAN BUDAYA | &
E-ISSN: XXXX-XXXX P-ISSN: XXXX-XXXX b
Vol. 1, No. 1, Desember 2025, Hal. 17-27 /

Transformasi Pelestarian dan Pengembangan Tope Le’leng sebagai
Warisan Budaya Lokal

Deni Ahmi Prawono'”, Sam’un Mukramin?, Sulvahrul Amin®
1.23pendidikan Sosiologi, Universitas Muhammadiyah Makassar
*Email Correspondence: deniahmi@gmail.com

Abstract

The study of local cultural heritage preservation is important to understand
how traditional symbols persist amidst modern social dynamics. This study
aims to examine the existence of the preservation and development of Tope
Le'leng as local wisdom in Bulukumba Regency. Using a qualitative
approach and symbolic interactionism theory, this study examines how the
Bulukumba community interprets Tope Le'leng not only as traditional
clothing, but also as a symbol of identity, social status, and shared values.
Data were obtained through interviews, observations, and literature reviews,
then analyzed descriptively. The results of the study indicate that Tope
Le'leng plays an important role in maintaining the cultural identity of the
Bulukumba community while contributing to social and economic aspects,
especially for female artisans. Despite facing the challenges of globalization
and shifting interests of the younger generation, the existence of Tope
Le'leng is maintained through revitalization efforts, promotion of cultural
tourism, and involvement of the younger generation in creative development.
Thus, Tope Le'leng is not only a cultural heritage, but also a strategic socio-
economic asset for the local community.

Key Words: Transformation, preservation, local wisdom, tope le'leng

Abstrak

Kajian pelestarian warisan budaya lokal penting untuk memahami
bagaimana simbol-simbol tradisional tetap bertahan di tengah dinamika
sosial modern. Kajian ini bertujuan untuk mengkaji keberadaan pelestarian
dan pengembangan Tope Le'leng sebagai kearifan lokal di Kabupaten
Bulukumba. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif dan teori
interaksionisme simbolik, kajian ini mengkaji bagaimana masyarakat
Bulukumba memaknai Tope Le'leng tidak hanya sebagai pakaian tradisional,
tetapi juga sebagai simbol identitas, status sosial, dan nilai-nilai bersama.
Data diperoleh melalui wawancara, observasi, dan tinjauan pustaka,
kemudian dianalisis secara deskriptif. Hasil kajian menunjukkan bahwa
Tope Le'leng berperan penting dalam menjaga identitas budaya masyarakat
Bulukumba sekaligus berkontribusi pada aspek sosial dan ekonomi, terutama
bagi para pengrajin perempuan. Meskipun menghadapi tantangan globalisasi
dan pergeseran minat generasi muda, keberadaan Tope Le'leng tetap
dipertahankan melalui upaya revitalisasi, promosi wisata budaya, dan
pelibatan generasi muda dalam pengembangan kreatif. Dengan demikian,
Tope Le'leng bukan hanya warisan budaya, tetapi juga aset sosial ekonomi
yang strategis bagi masyarakat setempat.

Kata Kunci: Transformasi, pelestarian, kearifan lokal, tope le’leng

17 |


mailto:deniahmi@gmail.com

Deni Ahmi Prawono, Sam 'un Mukramin, Sulvahrul Amin

Pendahuluan

Kearifan lokal merupakan bagian integral dari identitas budaya suatu masyarakat yang
diwariskan secara turun-temurun. Kearifan lokal tidak hanya mencakup nilai-nilai normatif,
tetapi juga berfungsi sebagai pedoman hidup masyarakat dalam menghadapi perubahan
zaman. Di Indonesia, setiap daerah memiliki kearifan lokal yang khas, yang menjadi penanda
identitas sosial dan budaya. Salah satu bentuk kearifan lokal yang masih eksis hingga saat ini
adalah tradisi Tope Le’leng di Kabupaten Bulukumba, Sulawesi Selatan. Tradisi ini memiliki
makna sosial, budaya, dan spiritual yang mendalam, sehingga keberadaannya tidak dapat
dipisahkan dari kehidupan masyarakat setempat (Koentjaraningrat, 2009).

Bulukumba dikenal sebagai salah satu daerah di Sulawesi Selatan yang kaya akan
warisan budaya. Selain dikenal sebagai pusat pembuatan kapal pinisi, daerah ini juga
menyimpan berbagai tradisi dan kearifan lokal yang merefleksikan nilai-nilai luhur
masyarakat. Tope Le’leng menjadi salah satu bentuk tradisi lisan dan praktik budaya yang
diwariskan oleh leluhur. Tradisi ini bukan hanya sekadar warisan simbolik, melainkan juga
sarana untuk memperkuat ikatan sosial masyarakat dalam berbagai aspek kehidupan (Sartini,
2004).

Pada konteks antropologi budaya, keberadaan Tope Le’leng memiliki nilai penting
karena mengandung ajaran tentang kehidupan, kebersamaan, dan solidaritas sosial. Tradisi ini
berfungsi sebagai media pembelajaran nilai-nilai moral, norma serta kebijaksanaan lokal
yang mengatur hubungan manusia dengan sesamanya, dengan alam, dan dengan Sang
Pencipta. Dengan demikian, 7ope Le’leng dapat dipandang sebagai sarana pendidikan
informal yang diwariskan lintas generasi (Spradley, 2007).

Namun demikian, di tengah arus globalisasi dan modernisasi, keberlangsungan tradisi
lokal seperti Tope Le’leng menghadapi tantangan serius. Modernisasi yang membawa budaya
populer global sering kali menyingkirkan tradisi lokal yang dianggap ketinggalan zaman.
Masyarakat muda cenderung lebih tertarik pada budaya modern yang instan, sehingga tradisi
lokal berpotensi tergerus. Hal ini membuat pelestarian Tope Le’leng menjadi semakin penting
untuk menjaga eksistensi budaya daerah (Rahman, 2017).

Pelestarian kearifan lokal tidak hanya menjadi tanggung jawab masyarakat adat, tetapi
juga pemerintah daerah, lembaga pendidikan, dan organisasi masyarakat. Dengan adanya
kebijakan yang mendukung pelestarian budaya, diharapkan Tope Le’leng dapat terus eksis
dan dikembangkan. Salah satu upaya yang bisa dilakukan adalah mendokumentasikan,
mengajarkan, dan menampilkan 7ope Le’leng dalam berbagai kegiatan budaya maupun
pendidikan formal (Hasan, 2019).

Lebih lanjut, Tope Le’leng juga memiliki potensi ekonomi jika dikembangkan dalam
bentuk atraksi budaya yang terintegrasi dengan pariwisata. Kabupaten Bulukumba yang
dikenal dengan destinasi wisata bahari, seperti Pantai Bira, dapat menjadikan tradisi 7Tope
Le’leng sebagai daya tarik tambahan bagi wisatawan. Dengan demikian, pelestarian tradisi ini
tidak hanya menjaga nilai budaya, tetapi juga berkontribusi pada pembangunan ekonomi
daerah.

Selain aspek pariwisata, Tope Le 'leng juga memiliki peran dalam membentuk identitas
masyarakat Bulukumba. Identitas budaya yang kuat akan memperkuat rasa kebersamaan,
solidaritas, dan kebanggaan masyarakat terhadap daerahnya. Dalam hal ini, Tope Le’leng
berfungsi sebagai simbol kolektif yang menyatukan masyarakat Bulukumba dalam bingkai
kebudayaan Bugis-Makassar yang khas.

18 |



Deni Ahmi Prawono, Sam 'un Mukramin, Sulvahrul Amin

Penelitian tentang Tope Le’leng sebagai kearifan lokal memiliki urgensi tinggi karena
dapat menggali nilai-nilai yang terkandung di dalamnya. Nilai-nilai tersebut dapat dijadikan
dasar pengembangan pendidikan karakter, penguatan budaya lokal, serta strategi menghadapi
tantangan globalisasi. Dengan demikian, kajian akademik terhadap Tope Le’leng tidak hanya
bersifat dokumentatif, tetapi juga memiliki kontribusi praktis bagi masyarakat.

Kajian mengenai pelestarian Tope Le’leng juga dapat memberikan perspektif baru
dalam diskursus ilmu sosial dan budaya. Banyak penelitian sebelumnya yang menyoroti
kearifan lokal dalam konteks ekologi, pendidikan, dan pariwisata. Namun, penelitian yang
menitikberatkan pada eksistensi Tope Le’leng sebagai identitas kultural masyarakat
Bulukumba masih terbatas. Hal ini menunjukkan adanya ruang yang luas bagi penelitian
lebih lanjut.

Tradisi Tope Le’leng mengajarkan pentingnya kebersamaan, kerja sama, dan
penghormatan terhadap leluhur. Nilai-nilai ini sangat relevan untuk diaplikasikan dalam
kehidupan modern yang cenderung individualistik. Oleh karena itu, pelestarian Tope Le’leng
tidak hanya penting bagi masyarakat Bulukumba, tetapi juga bagi bangsa Indonesia dalam
rangka memperkuat jati diri nasional.

Selain itu, pelestarian tradisi ini juga menjadi bentuk perlawanan terhadap
homogenisasi budaya global. Dengan mempertahankan Tope Le’leng, masyarakat
Bulukumba menunjukkan bahwa tradisi lokal memiliki nilai yang tak kalah penting
dibandingkan budaya modern. Tradisi ini membuktikan bahwa modernisasi dan globalisasi
tidak selalu harus mengorbankan warisan budaya lokal.

Peran generasi muda sangat penting dalam menjaga eksistensi Tope Le’leng. Jika
generasi muda tidak dilibatkan, maka tradisi ini akan kehilangan pewarisnya. Oleh karena itu,
pendidikan berbasis budaya lokal perlu diperkuat, baik melalui kurikulum sekolah maupun
melalui kegiatan komunitas budaya.

Dalam praktiknya, pelestarian Tope Le’leng harus dilakukan secara adaptif agar tetap
relevan dengan perkembangan zaman. Misalnya, pemanfaatan media digital untuk
mendokumentasikan dan menyebarluaskan informasi tentang tradisi ini. Dengan cara ini,
Tope Le’leng tidak hanya dikenal oleh masyarakat lokal, tetapi juga oleh masyarakat global.

Selain itu, sinergi antara pemerintah, akademisi, dan masyarakat lokal menjadi faktor
kunci keberhasilan pelestarian. Pemerintah daerah dapat mendukung melalui regulasi dan
pendanaan, akademisi berperan dalam melakukan penelitian dan dokumentasi, sedangkan
masyarakat lokal sebagai pelaku utama menjaga praktik tradisi ini tetap hidup.

Dengan demikian, pelestarian dan pengembangan Tope Le’leng di Kabupaten
Bulukumba bukan hanya sebatas menjaga warisan budaya, tetapi juga sebagai strategi
memperkuat identitas lokal, meningkatkan daya saing pariwisata, serta memperkaya
khazanah budaya bangsa. Penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi nyata
dalam upaya pelestarian kearifan lokal di tengah tantangan globalisasi yang semakin
kompleks.

Metode

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif deskriptif dengan pendekatan
studi kasus (Cresswell, 2017; Creswell, 2015; Sugiyono, 2020). Alasan penggunaan metode
ini adalah untuk menggambarkan dan memahami fenomena konflik agraria yang terjadi
antara PT Lonsum dan masyarakat adat Kajang secara mendalam berdasarkan pandangan
serta pengalaman para partisipan. Studi kasus dipilih karena memungkinkan peneliti

19 |



Deni Ahmi Prawono, Sam 'un Mukramin, Sulvahrul Amin

mengkaji fenomena dalam konteks dunia nyata, di mana batasan antara fenomena dan
konteks tidak tampak secara jelas (Assyakurrohim et al., 2022; Rusli, 2021). Dengan
demikian, penelitian ini berfokus pada penelusuran dinamika konflik yang berkepanjangan
serta implikasinya terhadap keberlangsungan hidup masyarakat adat dalam mempertahankan
hak-hak atas tanah ulayat mereka.

Informan dalam penelitian ini Menurut Hendarso terdiri dari tiga kategori, yaitu
informan kunci, informan utama, dan informan tambahan (Suyanto, 2005). Sedangkan data
yang dikumpulkan dalam penelitian ini terdiri dari data primer berupa hasil observasi,
wawancara, dan dokumentasi, serta data sekunder yang berasal dari jurnal, arsip, berita, dan
penelitian terdahulu yang relevan.

Instrumen penelitian yang digunakan meliputi lembar observasi, panduan wawancara,
dan dokumentasi lapangan. Analisis data dilakukan mengikuti model interaktif Miles dan
Huberman, yang mencakup reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan (Miles et
al., 2014). Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan metode, serta konfirmasi
ulang temuan kepada informan untuk memastikan konsistensi jawaban. Teknik pengumpulan
data dilakukan melalui tiga cara, yaitu observasi langsung untuk memahami kondisi sosial di
lokasi penelitian, wawancara mendalam dengan para informan, serta dokumentasi berupa
arsip, berita, dan foto kegiatan penelitian. Untuk menjaga validitas data, peneliti
menggunakan triangulasi sumber dan teknik.

Hasil dan Pembahasan

Eksistensi Tope Le’leng sebagai kearifan lokal di Kabupaten Bulukumba dapat
dipahami melalui perspektif interaksionisme simbolik, di mana simbol, makna, dan interaksi
menjadi inti dalam pelestarian budaya. Masyarakat Bulukumba memandang Tope Le’leng
bukan sekadar kain tradisional, melainkan representasi identitas kolektif yang diwariskan
lintas generasi. Hal ini sejalan dengan pemikiran Blumer yang menekankan bahwa makna
muncul melalui interaksi sosial, dan simbol menjadi perantara dalam mengonstruksi realitas
sosial (Morrione, 2021).

Bulukumba sebagai Ruang Sosio-Kultural dan Warisan Tradisi

Bulukumba dikenal sebagai wilayah yang kaya akan warisan budaya. Selain
reputasinya sebagai pusat pembuatan kapal Pinisi, daerah ini menyimpan beragam tradisi
yang masih hidup hingga kini. Tope Le’leng menjadi salah satu penanda budaya yang
merepresentasikan hubungan historis masyarakat dengan leluhur serta sistem sosial yang
berkembang di lokalitas tersebut.

Bulukumba dikenal sebagai wilayah yang kaya akan warisan budaya. Selain
reputasinya sebagai pusat pembuatan kapal Pinisi, daerah ini menyimpan beragam tradisi
yang masih hidup hingga kini. Keberagaman budaya tersebut tidak hanya tampak pada
praktik ritual adat, tetapi juga pada artefak-artefak budaya yang lahir dari kreativitas
masyarakat setempat. Salah satu di antara warisan tersebut adalah Tope Le’leng, sebuah hasil
karya tradisional yang telah melewati lintasan sejarah panjang dan tetap eksis dalam struktur
sosial masyarakat Bulukumba. Dalam konteks kebudayaan Sulawesi Selatan, Tope Le’leng
menempati posisi strategis sebagai simbol identitas yang memperlihatkan kedekatan
masyarakat dengan leluhur, nilai-nilai kolektif, serta sistem sosial yang diwariskan lintas
generasi.

20 |



Deni Ahmi Prawono, Sam 'un Mukramin, Sulvahrul Amin

1. Tope Le’leng sebagai Representasi Hubungan Historis

Secara historis, penggunaan Tope Le’leng tidak dapat dilepaskan dari tradisi
masyarakat adat setempat, terutama komunitas Kajang yang sangat menjunjung nilai-nilai
kesederhanaan dan penghormatan terhadap leluhur. Bagi mereka, kain ini bukan sekadar
benda material, tetapi bagian dari perjalanan hidup yang mencerminkan pemahaman tentang
dunia, etika, dan tatanan sosial. Melalui produk budaya tersebut, masyarakat Bulukumba
menegaskan jalinan nilai antara masa lalu dan masa kini, sehingga tradisi tetap berfungsi
sebagai pijakan moral dalam kehidupan modern.

2. Artefak Budaya sebagai Media Komunikasi Nilai

Sebagai artefak budaya, Tope Le’leng memainkan fungsi penting sebagai media
komunikasi antar generasi. la mengandung sistem simbolik yang merefleksikan nilai-nilai
luhur seperti kesederhanaan (kamase-mase), kehormatan, serta solidaritas sosial. Proses
pembuatannya yang dilakukan dengan teknik tradisional menuntut ketekunan, ketelitian, dan
kesabaran, sehingga secara tidak langsung mewariskan nilai-nilai etos kerja kepada generasi
muda. Pemakaian Tope Le’leng dalam berbagai ritual adat juga memperkuat fungsi
komunikatifnya, di mana setiap individu yang mengenakannya dianggap sedang terlibat
dalam praktik simbolik yang memelihara kesatuan sosial.

3. Makna Simbolik Warna Hitam

Ciri khas Tope Le’leng yang didominasi warna hitam memiliki simbolisme mendalam
dalam keyakinan masyarakat Bulukumba—khususnya komunitas adat Kajang. Warna hitam
dipahami sebagai lambang:

1) Kesucian, karena dianggap mampu menjaga kemurnian hati dan pikiran dari
pengaruh buruk.

2) Kedalaman moral, mencerminkan komitmen untuk selalu mengedepankan
kejujuran (lempu’) dan keteguhan sikap dalam kehidupan sehari-hari.

3) Penghormatan terhadap leluhur, karena hitam merepresentasikan hubungan
spiritual antara manusia dengan kekuatan yang lebih besar maupun warisan nilai
dari generasi sebelumnya.

Melalui pemaknaan ini, Tope Le’leng menjadi lebih dari sekadar busana adat. la
bertransformasi menjadi simbol filosofis yang memuat pemahaman kosmologis masyarakat
lokal, sehingga kedudukannya tidak dapat digantikan oleh bentuk pakaian modern apa pun.

4. Konteks Sosial dan Relevansi Kontemporer

Dalam perkembangan masyarakat modern, 7ope Le’leng masih mempertahankan
relevansinya. Masyarakat Bulukumba menggunakan kain ini pada berbagai acara adat,
upacara keluarga, hingga kegiatan budaya yang bertujuan memperkuat identitas lokal. Dalam
konteks kehidupan sehari-hari, Tope Le’leng mengajarkan masyarakat untuk tetap berpegang
pada nilai-nilai kesederhanaan meskipun berada di tengah arus globalisasi. Perempuan
penenun yang masih setia memproduksi kain ini turut memainkan peran penting dalam
menjaga tradisi dan memperkuat keberlanjutan budaya.

5. Tope Le’leng dalam Sistem Sosial Masyarakat Bulukumba

Fungsi Tope Le’leng dalam sistem sosial masyarakat terlihat jelas dalam pembagian
peran sosial, aturan adat, dan hubungan antargenerasi. Pada beberapa komunitas, Tope
Le’leng menjadi penanda status dan identitas, misalnya:

1) Identitas sebagai bagian dari masyarakat adat tertentu

2) Penanda posisi sosial dalam ritual

3) Lambang kesediaan menerima aturan adat

21 |



Deni Ahmi Prawono, Sam 'un Mukramin, Sulvahrul Amin

Dengan demikian, keberadaannya tidak hanya menjadi simbol estetika budaya, tetapi
juga instrumen sosial yang mengatur perilaku, memperkuat kohesi sosial, dan memelihara
tatanan masyarakat.

Kearifan Lokal sebagai Fondasi Identitas Budaya

Kearifan lokal merupakan sistem nilai yang berkembang secara turun-temurun dan
mengatur cara pandang masyarakat terhadap kehidupan, alam, dan relasi sosial. Dalam
perspektif antropologi budaya, kearifan lokal bukan sekadar tradisi ritual, melainkan sumber
etika, moral, dan kebijaksanaan yang membentuk identitas kolektif sebuah komunitas. Di
berbagai daerah Indonesia, kearifan lokal menjadi elemen pemersatu yang menjaga
keberlanjutan nilai-nilai sosial meskipun masyarakat terus mengalami modernisasi.
Dalam konteks Sulawesi Selatan, tradisi seperti pangngadakkang, pappaseng, dan pakaian
adat, termasuk 7ope Le’leng, memainkan peran penting dalam mempertahankan jati diri
masyarakat Bugis-Makassar. Tradisi tersebut membentuk kerangka pengetahuan lokal yang
mengatur perilaku sosial masyarakat.

Berdasarkan data lapangan melalui wawancara oleh informan D, salah satu penenun
senior di Desa Kajang, menunjukkan bahwa proses pelestarian dilakukan melalui pewarisan
keterampilan menenun kepada cucu-cucu mereka. Ia menekankan bahwa generasi muda
harus tetap memahami peran penting 7Tope Le’leng baik dalam kehidupan sehari-hari maupun
dalam upacara adat. Strategi pewarisan ini sejalan dengan penelitian Rahman (2017) yang
menekankan bahwa kearifan lokal hanya dapat bertahan apabila ada kesinambungan transfer
pengetahuan dari generasi tua ke generasi muda melalui pendidikan informal dalam keluarga.
Sebagaimana Desiani (2022) menjelaskan mengenai simbol pada kain ulos, kain tradisional
sering kali memuat makna filosofis yang mempererat hubungan manusia dengan leluhur dan
sesama.

Pelestarian Tope Le’leng di era modern menghadapi tantangan besar, terutama akibat
derasnya arus globalisasi dan tren mode instan. Generasi muda sering kali kurang memahami
makna filosofis yang terkandung di dalamnya. Namun, studi yang dilakukan oleh Putri
menunjukkan bahwa tren mode justru dapat dijadikan pintu masuk baru untuk melakukan
revitalisasi budaya. Fenomena serupa juga dapat dimanfaatkan dalam mengembangkan Tope
Le’leng dengan mengadaptasi corak atau motifnya ke dalam produk mode yang sesuai
dengan selera generasi Z (Putri et al., 2024).

Lebih lanjut, peran perempuan dalam pelestarian Tope Le’leng tidak dapat dipisahkan.
Sejumlah pengrajin perempuan di Bulukumba mengungkapkan bahwa keterampilan menenun
menjadi warisan yang mereka pelajari sejak kecil, dan hingga kini menjadi salah satu sumber
ekonomi keluarga. Penelitian Ndandara juga turut mendukung temuan ini dengan
menekankan bahwa peran perempuan penenun sangat vital tidak hanya dalam melestarikan
warisan budaya, tetapi juga dalam meningkatkan perekonomian keluarga (Ndandara et al.,
2024).

Meskipun demikian, keberlangsungan Tope Le’leng tidak hanya bergantung pada
pewarisan keterampilan menenun, tetapi juga pada transformasi dalam konteks ekowisata dan
ekonomi kreatif. Indrayuni menegaskan bahwa pendekatan interaksionisme simbolik dalam
pengembangan ekowisata memungkinkan masyarakat untuk merekonstruksi makna budaya
mereka dalam konteks baru, tanpa kehilangan esensi simboliknya. Hal ini relevan bagi
Bulukumba, di mana Tope Le’leng dapat dikemas dalam bentuk atraksi budaya yang menarik
bagi wisatawan (Indrayuni et al., 2025).

Salah seorang pelaku UMKM di Bulukumba menyampaikan bahwa pemasaran Tope
Le’leng masih terbatas pada lingkup lokal. Padahal, peluang untuk memperluas pasar hingga
tingkat internasional sangat terbuka. Ilabakho & Rasmita (2025) menekankan pentingnya

22 |



Deni Ahmi Prawono, Sam 'un Mukramin, Sulvahrul Amin

digitalisasi warisan budaya melalui perpustakaan dan platform digital sebagai strategi untuk
memperluas jangkauan dan pelestarian. Dengan demikian, digitalisasi Tope Le’leng dapat
memperkuat eksistensinya di era global.

Keterkaitan antara Tope Le’leng dengan aspek lingkungan juga perlu diperhatikan oleh
Sudarmanto (2022)dalam penelitiannya mengenai tenun Gringsing di Bali menunjukkan
bahwa keberlanjutan tenun tradisional bergantung pada ketersediaan bahan baku alami dan
kesadaran lingkungan masyarakat. Hal yang sama berlaku bagi Bulukumba, di mana
penggunaan pewarna alami dalam Tope Le’leng dapat menjadi daya tarik tersendiri sekaligus
mendukung praktik pelestarian lingkungan.

Hasil wawancara dengan generasi muda menunjukkan adanya dilema antara
kebanggaan budaya dan preferensi mode modern. Beberapa menganggap Tope Le’leng hanya
digunakan pada acara adat, sementara keseharian lebih memilih pakaian praktis. Mustira &
Wiryany (2025) menyoroti pentingnya komunikasi kearifan lokal dalam memperkuat
identitas budaya. Oleh karena itu, perlu ada strategi komunikasi budaya yang mampu
menanamkan rasa bangga terhadap Tope Le’leng di kalangan generasi muda.

Transformasi kerajinan tradisional dalam konteks global juga dapat dijadikan inspirasi.
Ekhafe (2025) menjelaskan bagaimana simbol Adinkra dari Afrika dapat bertransformasi
melalui kerajinan berkelanjutan dengan material modern tanpa kehilangan makna
simboliknya. Praktik serupa dapat diterapkan pada Tope Le’leng dengan melakukan inovasi
produk tanpa mengaburkan nilai filosofisnya. Keberadaan Tope Le’leng juga memiliki
potensi besar sebagai sarana diplomasi budaya. Hasil wawancara dengan pejabat pemerintah
daerah Bulukumba menunjukkan adanya rencana untuk mengajukan Tope Le’leng sebagai
salah satu identitas budaya yang bisa dipromosikan di tingkat nasional bahkan internasional.
Hal ini sejalan dengan pandangan Ilabakho & Rasmita (2025) yang menekankan bahwa
pelestarian budaya melalui media digital dapat meningkatkan eksposur global terhadap
warisan lokal.

Selain aspek pelestarian, pengembangan Tope Le’leng juga menuntut adanya sinergi
antara pemerintah, akademisi, dan masyarakat. Studi Mustira & Wiryany (2025)
menunjukkan bahwa komunikasi lintas pithak menjadi kunci dalam menjaga eksistensi
kearifan lokal. Jika pemerintah dapat memberikan dukungan regulasi dan pendanaan,
akademisi melakukan riset pengembangan, serta masyarakat menjadi aktor utama pelestarian,
maka keberlangsungan Tope Le 'leng dapat terjamin.

Dari perspektif interaksionisme simbolik, pelestarian Tope Le’leng adalah proses
negosiasi makna yang terus berlangsung. Morrione (2021) menegaskan bahwa dalam
masyarakat modern, simbol-simbol budaya tidak statis, melainkan selalu ditafsirkan ulang
sesuai konteks sosialnya. Maka, Tope Le’leng sebagai simbol identitas masyarakat
Bulukumba akan terus mengalami transformasi sesuai kebutuhan zaman.

Pada tahap praktis, pengembangan Tope Le’leng dapat diarahkan ke sektor pariwisata
dan ekonomi kreatif. Hasil wawancara dengan pelaku pariwisata di Bulukumba menunjukkan
bahwa wisatawan mancanegara tertarik dengan produk yang memiliki cerita budaya. Hal ini
mendukung pandangan Indrayuni et al. (2025) bahwa ekowisata berbasis budaya mampu
memperkuat posisi warisan lokal dalam industri pariwisata modern. Namun demikian,
tantangan terbesar tetap pada kesadaran masyarakat, khususnya generasi muda, dalam
menjaga warisan budaya. Putri et al. (2024) menekankan bahwa revitalisasi budaya harus
menyentuh gaya hidup generasi Z agar mereka merasa bangga mengenakan kain tradisional.
Strategi kreatif seperti kolaborasi dengan desainer muda dapat menjadi langkah nyata untuk
meningkatkan eksistensi Tope Le’leng.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa eksistensi pelestarian dan pengembangan
Tope Le’leng di Bulukumba sangat dipengaruhi oleh proses interaksi simbolik

23 |



Deni Ahmi Prawono, Sam 'un Mukramin, Sulvahrul Amin

masyarakatnya. Melalui kombinasi antara pewarisan tradisional, inovasi modern, digitalisasi,
dan komunikasi budaya, Tope Le’leng memiliki peluang besar untuk tetap lestari sekaligus
berkembang sebagai identitas budaya yang adaptif di era global.

Tantangan Pelestarian di Era Globalisasi

Memasuki era globalisasi, tradisi lokal menghadapi tekanan yang semakin kuat dari
budaya populer global yang berkembang secara masif melalui media digital, industri mode,
dan tren konsumsi masyarakat urban. Modernisasi membawa perubahan signifikan dalam
pola hidup masyarakat, terutama generasi muda, sehingga praktik budaya yang bersifat
tradisional seperti Tope Le’leng sering kali dipandang tidak lagi sesuai dengan tuntutan
zaman. Situasi ini menempatkan Tope Le’leng dalam posisi yang rentan, baik dari sisi
keberlanjutan praktik budaya, pewarisan nilai, hingga keberlangsungan produksi kerajinan
tradisional. Tantangan tersebut muncul dalam berbagai bentuk dan dapat dianalisis secara
lebih rinci melalui beberapa aspek berikut.

1. Pergeseran Orientasi Generasi Muda

Salah satu dampak paling nyata dari globalisasi adalah perubahan orientasi nilai dan
preferensi generasi muda. Kain tradisional seperti Tope Le leng sering dianggap tidak praktis,
kurang modis, dan kurang merepresentasikan gaya hidup modern yang semakin
mengutamakan estetika cepat, instan, dan berbasis tren digital. Fenomena ini diperkuat oleh
maraknya produk fashion global yang menawarkan variasi desain yang dinamis, aksesibilitas
tinggi, serta citra modern yang lebih sesuai dengan identitas generasi digital.

Minimnya pemahaman generasi muda terhadap nilai sejarah dan filosofi Tope Le’leng
menjadi faktor lain yang mempercepat penurunan minat. Banyak dari mereka mengenali
Tope Le’leng hanya sebagai pakaian adat yang digunakan pada momen-momen tertentu,
tanpa memahami makna simbolik seperti kesederhanaan, penghormatan terhadap leluhur, dan
nilai moral yang terkandung dalam proses pembuatannya. Akibatnya, generasi muda lebih
memilih produk modern yang dianggap lebih relevan untuk ekspresi diri dan estetika harian.
Jika fenomena ini terus berlangsung, maka pewarisan nilai kultural yang menjadi inti dari
tradisi Tope Le’leng akan semakin tergerus.

2. Kurangnya Dokumentasi dan Inovasi

Tantangan berikutnya adalah keterbatasan dokumentasi dan minimnya inovasi desain.
Dokumentasi mengenai sejarah, makna simbolik, teknik menenun, serta variasi
penggunaannya masih sangat terbatas. Tidak adanya dokumentasi yang sistematis
mengakibatkan hilangnya sebagian ingatan kolektif tentang proses produksi tradisional,
terutama jika penenun senior tidak lagi mampu berkarya atau tidak sempat mentransmisikan
keterampilan tersebut kepada generasi berikutnya. Kondisi ini membuka peluang terjadinya
disrupsi dalam rantai pewarisan budaya.

Kurangnya inovasi dalam desain juga menjadi faktor penghambat perkembangan Tope
Le’leng di tengah kompetisi industri mode yang sangat dinamis. Produk tradisional sering
dianggap tidak mampu bersaing karena bentuk, warna, dan penggunaannya dinilai kurang
fleksibel untuk diadaptasi ke kebutuhan fesyen kontemporer maupun pariwisata budaya.
Ketiadaan kolaborasi antara penenun tradisional, desainer modern, dan pelaku industri kreatif
membuat 7ope Le’leng terkesan statis dan tidak mampu menjawab kebutuhan pasar yang
menuntut pembaruan visual dan estetika.

Di sisi lain, minimnya pemanfaatan teknologi digital seperti pemasaran online, katalog
digital, atau dokumentasi video juga mempersempit ruang bagi Tope Le’leng untuk dikenal

24 |



Deni Ahmi Prawono, Sam 'un Mukramin, Sulvahrul Amin

oleh publik yang lebih luas. Padahal, era digital menyediakan peluang besar bagi eksposur
produk budaya lokal untuk memasuki pasar global.

3. Komersialisasi Pakaian Modern dan Persaingan Pasar

Selain dua tantangan utama tersebut, komersialisasi pakaian modern juga memberikan
dampak signifikan terhadap eksistensi Tope Le leng. Industri fashion saat ini tumbuh dengan
cepat dan menawarkan produk yang murah, cepat diproduksi, serta mudah diakses. Sistem
produksi massal membuat pakaian modern dijual dengan harga terjangkau, sementara 7Tope
Le’leng membutuhkan proses pembuatan yang lama, detail, dan menggunakan tenaga ahli
penenun, sehingga harga akhirnya lebih tinggi.

Perbedaan ini menyebabkan masyarakat lebih memilih produk modern karena alasan
praktis dan ekonomis. Ketika produk tradisional tidak mampu bersaing secara harga dan
distribusi, maka peluang untuk memasarkan Tope Le’leng sebagai produk budaya menjadi
semakin terbatas. Dalam konteks ini, tantangan bukan hanya terkait pelestarian nilai budaya,
tetapi juga pertarungan antara ekonomi tradisional dan ekonomi pasar global.

Secara keseluruhan, tantangan pelestarian Tope Le’leng di era globalisasi bersifat
multidimensional. Ia tidak hanya menyangkut perubahan selera, tetapi juga persoalan sistem
dokumentasi, adaptasi desain, kemampuan inovasi, serta daya saing ekonomi. Menghadapi
tantangan ini, diperlukan strategi pelestarian yang tidak hanya mempertahankan aspek
tradisional, tetapi juga berorientasi pada transformasi kreatif dan pemanfaatan teknologi
modern.

Simpulan

Pelestarian dan pengembangan Tope Le’leng di Kabupaten Bulukumba menunjukkan
bahwa warisan budaya tidak sekedar peninggalan masa lalu, tetapi merupakan identitas hidup
yang terus berkembang. Melalui praktik, simbolisme, dan nilai-nilai yang melekat, 7Tope
Le’leng Dberfungsi sebagai media komunikasi budaya lintas generasi. Perspektif
interaksionisme simbolik membantu menjelaskan bagaimana masyarakat memaknai 7ope
Le’leng bukan hanya sebagai pakaian adat, tetapi sebagai simbol kehormatan, status sosial,
dan kebersamaan yang dibentuk melalui proses interaksi sosial.

Meskipun menghadapi tantangan modernitas dan perubahan minat generasi muda, Tope
Le’leng tetap bertahan melalui dukungan komunitas adat, pemerintah daerah, dan kalangan
akademisi. Revitalisasi dan reaktualisasi nilai budaya menjadi kunci agar Tope Le’leng tetap
relevan. Selain nilai budaya, Tope Le’leng juga memiliki manfaat sosial-ekonomi, karena
proses pembuatannya membuka peluang usaha dan meningkatkan pendapatan masyarakat,
khususnya kelompok perempuan pengrajin.

Upaya pelestarian memerlukan strategi pemerintah yang lebih sistematis, seperti
program edukasi budaya, festival tahunan, dan promosi pariwisata berbasis kearifan lokal.
Partisipasi masyarakat adat dan generasi muda juga krusial, terutama dalam mengadaptasi
Tope Le’leng ke konteks modern tanpa menghilangkan nilai filosofisnya. Kolaborasi
akademisi dan lembaga budaya dalam dokumentasi serta penelitian turut memperkuat
perlindungan terhadap kearifan lokal ini. Dengan demikian, Tope Le’leng tidak hanya
menjadi simbol budaya, tetapi juga aset penting bagi pembangunan sosial, ekonomi, dan
pendidikan di Bulukumba.

Referensi

Amiruddin, A., & Jurdi, S. (2023). Tradisi Lisan dan Identitas Kolektif Masyarakat Lokal.
Jurnal Antropologi Indonesia, 44(1), 33—45. https://doi.org/10.7454/ai.v4411.1652

25 |



Deni Ahmi Prawono, Sam 'un Mukramin, Sulvahrul Amin

Arifinsyah, A. (2025). Transformasi Ritual Mandailing: Sebuah Kajian Interaksionisme
Simbolik. Jurnal  Ilmu Sosial Dan Humaniora, 14(1), 77-92.
https://doi.org/10.30595/jish.v14i1.1983

Assyakurrohim, D., Ikhram, D., Sirodj, R. A., & Afgani, M. W. (2022). Metode Studi Kasus
dalam Penelitian Kualitatif. Jurnal Pendidikan Sains Dan Komputer, 3(01), 1-9.
https://doi.org/10.47709/jpsk.v3i01.1951

Cresswell, J. W. (2017). Research Design Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Mixed Edisi
ketiga. In Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Creswell, J. . (2015). Penelitian Kualitatif & Desain Riset. In Yogyakarta (3rd ed., Vol. 94,
Issue 3). Pustaka Belajar.

Desiani, 1. F. (2022). Simbol dalam kain ulos pada suku batak toba. Jurnal Ilmu Budaya,
18(2), 127-137.

Ekhafe, A. (2025). Transforming Heritage Through Sustainable Craft: Adinkra Symbols with
Arctic Materials. [Journal Name Unavailable].

Hasan, M. (2019). Revitalisasi Tradisi Lokal dalam Era Globalisasi. Jurnal Kebudayaan,
12(3), 201-215.

Ibrahim, 1., Sari, M., & Putra, R. (2024). Pelestarian Budaya Lokal dan Keharmonisan Sosial
di Pasaman Barat. Jurnal Ilmu Sosial, 20(3), 145-160.
https://doi.org/10.15294/jis.v20i3.1924

Ilabakho, R., & Rasmita, R. (2025). Preserving the Cultural Heritage of Indonesian Society
through Digital Preservation in Libraries. Knowledge Garden: International Journal of
Library Studies, 3(1), 48—63.

Indrayuni, A., Suhaeb, F., Kamaruddin, S. A., & Kamil, M. (2025). Transformasi Ekowisata
Berbasis Arsitektur Terapung (Studi Interaksionisme Pada Kawasan Danau Balang
Tonjong di Makassar). Indonesian Annual Conference Series, 61—65.

Irwandi, 1., & Taufik, T. (2023). Identitas Budaya dan Tantangan Globalisasi: Studi pada
Masyarakat Mentawai. Jurnal Masyarakat Dan  Budaya, 25(2), 201-217.
https://doi.org/10.14203/jmb.v25i2.1487

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar [lmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Limarandani, M., & Hartati, N. (2024). Ritual Perkawinan Adat Bali dalam Perspektif
Interaksionisme  Simbolik. Jurnal  Sosiologi  Pendidikan, 18(2), 112-124.
https://doi.org/10.1234/jsp.2024.18205

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafia, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods
sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage.

Morrione, T. J. (2021). Herbert Blumer, symbolic interactionism, and 21st-century sociology.
In The Routledge International Handbook of Interactionism (pp. 37—46). Routledge.
Mustira, S., & Wiryany, D. (2025). Komunikasi Kearifan Lokal Peusijuk sebagai Identitas
dan Citra Budaya Masyarakat Aceh. Jurnal Lensa Mutiara Komunikasi, 9(1), 51-68.
Ndandara, A., Pellu, S. C., & Tanof, B. S. (2024). The Role of Women Weavers in
Improving the Family Economy in Kampung Sabu Kelurahan Oepura Kota Kupang.

European Journal of Theoretical and Applied Sciences, 2(1), 46-53.

Putri, A. S. H., Herrizona, F. P., & Kurniawan, N. K. P. (2024). Pengaruh tren mode berkain
pada generazi Z terhadap upaya revitalisasi dan aktualisasi identitas budaya dalam
perspektif etika. Jurnal llmiah Wahana Pendidikan, 10(14), 243-252.

Rahman, A. (2017). Kearifan Lokal dan Pelestarian Budaya. Jurnal limu Sosial, 5(1), 45-56.

Rusli, M. (2021). Merancang penelitian kualitatif dasar/deskriptif dan studi kasus. Al-
Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 2(1), 48—60.

Sartini. (2004). Menggali Kearifan Lokal Nusantara Sebuah Kajian Filsafati. Jurnal Filsafat,
14(2), 111-120.

26 |


https://doi.org/10.47709/jpsk.v3i01.1951

Deni Ahmi Prawono, Sam 'un Mukramin, Sulvahrul Amin

Spradley, J. P. (2007). Metode Etnografi. In Yogyakarta: Tiara Wacana.

Sudarmanto, 1. G. (2022). Eksistensi Tenun Gringsing Bali Dalam Era New Normal Pandemi
Covid-19. Journal of Comprehensive Science (JCS), 1(3), 216-227.

Sugiyono. (2020). Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R & D. Alfabeta.

Suyanto, B. (2005). Metode Penelitian Sosial: Berbagai Alternatif Pendekatan. Kencana
Predana Media Group.

27 |



