
TENRITAPPU (J-PSB) 
JURNAL PENDIDIKAN, SOSIAL DAN BUDAYA 

E-ISSN: XXXX-XXXX   P-ISSN: XXXX-XXXX 
Vol. 1, No. 1, Desember 2025, Hal. 17-27 

17 |    

 

Transformasi Pelestarian dan Pengembangan Tope Le’leng sebagai 

Warisan Budaya Lokal 

 

Deni Ahmi Prawono1*, Sam’un Mukramin2, Sulvahrul Amin3 

1,2,3Pendidikan Sosiologi, Universitas Muhammadiyah Makassar 

*Email Correspondence: deniahmi@gmail.com  

 

Abstract 

The study of local cultural heritage preservation is important to understand 

how traditional symbols persist amidst modern social dynamics. This study 

aims to examine the existence of the preservation and development of Tope 

Le'leng as local wisdom in Bulukumba Regency. Using a qualitative 

approach and symbolic interactionism theory, this study examines how the 

Bulukumba community interprets Tope Le'leng not only as traditional 

clothing, but also as a symbol of identity, social status, and shared values. 

Data were obtained through interviews, observations, and literature reviews, 

then analyzed descriptively. The results of the study indicate that Tope 

Le'leng plays an important role in maintaining the cultural identity of the 

Bulukumba community while contributing to social and economic aspects, 

especially for female artisans. Despite facing the challenges of globalization 

and shifting interests of the younger generation, the existence of Tope 

Le'leng is maintained through revitalization efforts, promotion of cultural 

tourism, and involvement of the younger generation in creative development. 

Thus, Tope Le'leng is not only a cultural heritage, but also a strategic socio-

economic asset for the local community. 

 

Key Words: Transformation, preservation, local wisdom, tope le'leng  

 

Abstrak 

Kajian pelestarian warisan budaya lokal penting untuk memahami 

bagaimana simbol-simbol tradisional tetap bertahan di tengah dinamika 

sosial modern. Kajian ini bertujuan untuk mengkaji keberadaan pelestarian 

dan pengembangan Tope Le'leng sebagai kearifan lokal di Kabupaten 

Bulukumba. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif dan teori 

interaksionisme simbolik, kajian ini mengkaji bagaimana masyarakat 

Bulukumba memaknai Tope Le'leng tidak hanya sebagai pakaian tradisional, 

tetapi juga sebagai simbol identitas, status sosial, dan nilai-nilai bersama. 

Data diperoleh melalui wawancara, observasi, dan tinjauan pustaka, 

kemudian dianalisis secara deskriptif. Hasil kajian menunjukkan bahwa 

Tope Le'leng berperan penting dalam menjaga identitas budaya masyarakat 

Bulukumba sekaligus berkontribusi pada aspek sosial dan ekonomi, terutama 

bagi para pengrajin perempuan. Meskipun menghadapi tantangan globalisasi 

dan pergeseran minat generasi muda, keberadaan Tope Le'leng tetap 

dipertahankan melalui upaya revitalisasi, promosi wisata budaya, dan 

pelibatan generasi muda dalam pengembangan kreatif. Dengan demikian, 

Tope Le'leng bukan hanya warisan budaya, tetapi juga aset sosial ekonomi 

yang strategis bagi masyarakat setempat. 

 

Kata Kunci: Transformasi, pelestarian, kearifan lokal, tope le’leng 

  

mailto:deniahmi@gmail.com


Deni Ahmi Prawono, Sam’un Mukramin, Sulvahrul Amin 

 
 

18 |    
 

Pendahuluan 

Kearifan lokal merupakan bagian integral dari identitas budaya suatu masyarakat yang 

diwariskan secara turun-temurun. Kearifan lokal tidak hanya mencakup nilai-nilai normatif, 

tetapi juga berfungsi sebagai pedoman hidup masyarakat dalam menghadapi perubahan 

zaman. Di Indonesia, setiap daerah memiliki kearifan lokal yang khas, yang menjadi penanda 

identitas sosial dan budaya. Salah satu bentuk kearifan lokal yang masih eksis hingga saat ini 

adalah tradisi Tope Le’leng di Kabupaten Bulukumba, Sulawesi Selatan. Tradisi ini memiliki 

makna sosial, budaya, dan spiritual yang mendalam, sehingga keberadaannya tidak dapat 

dipisahkan dari kehidupan masyarakat setempat (Koentjaraningrat, 2009). 

Bulukumba dikenal sebagai salah satu daerah di Sulawesi Selatan yang kaya akan 

warisan budaya. Selain dikenal sebagai pusat pembuatan kapal pinisi, daerah ini juga 

menyimpan berbagai tradisi dan kearifan lokal yang merefleksikan nilai-nilai luhur 

masyarakat. Tope Le’leng menjadi salah satu bentuk tradisi lisan dan praktik budaya yang 

diwariskan oleh leluhur. Tradisi ini bukan hanya sekadar warisan simbolik, melainkan juga 

sarana untuk memperkuat ikatan sosial masyarakat dalam berbagai aspek kehidupan (Sartini, 

2004). 

Pada konteks antropologi budaya, keberadaan Tope Le’leng memiliki nilai penting 

karena mengandung ajaran tentang kehidupan, kebersamaan, dan solidaritas sosial. Tradisi ini 

berfungsi sebagai media pembelajaran nilai-nilai moral, norma serta kebijaksanaan lokal 

yang mengatur hubungan manusia dengan sesamanya, dengan alam, dan dengan Sang 

Pencipta. Dengan demikian, Tope Le’leng dapat dipandang sebagai sarana pendidikan 

informal yang diwariskan lintas generasi (Spradley, 2007). 

Namun demikian, di tengah arus globalisasi dan modernisasi, keberlangsungan tradisi 

lokal seperti Tope Le’leng menghadapi tantangan serius. Modernisasi yang membawa budaya 

populer global sering kali menyingkirkan tradisi lokal yang dianggap ketinggalan zaman. 

Masyarakat muda cenderung lebih tertarik pada budaya modern yang instan, sehingga tradisi 

lokal berpotensi tergerus. Hal ini membuat pelestarian Tope Le’leng menjadi semakin penting 

untuk menjaga eksistensi budaya daerah (Rahman, 2017).  

Pelestarian kearifan lokal tidak hanya menjadi tanggung jawab masyarakat adat, tetapi 

juga pemerintah daerah, lembaga pendidikan, dan organisasi masyarakat. Dengan adanya 

kebijakan yang mendukung pelestarian budaya, diharapkan Tope Le’leng dapat terus eksis 

dan dikembangkan. Salah satu upaya yang bisa dilakukan adalah mendokumentasikan, 

mengajarkan, dan menampilkan Tope Le’leng dalam berbagai kegiatan budaya maupun 

pendidikan formal (Hasan, 2019). 

Lebih lanjut, Tope Le’leng juga memiliki potensi ekonomi jika dikembangkan dalam 

bentuk atraksi budaya yang terintegrasi dengan pariwisata. Kabupaten Bulukumba yang 

dikenal dengan destinasi wisata bahari, seperti Pantai Bira, dapat menjadikan tradisi Tope 

Le’leng sebagai daya tarik tambahan bagi wisatawan. Dengan demikian, pelestarian tradisi ini 

tidak hanya menjaga nilai budaya, tetapi juga berkontribusi pada pembangunan ekonomi 

daerah. 

Selain aspek pariwisata, Tope Le’leng juga memiliki peran dalam membentuk identitas 

masyarakat Bulukumba. Identitas budaya yang kuat akan memperkuat rasa kebersamaan, 

solidaritas, dan kebanggaan masyarakat terhadap daerahnya. Dalam hal ini, Tope Le’leng 

berfungsi sebagai simbol kolektif yang menyatukan masyarakat Bulukumba dalam bingkai 

kebudayaan Bugis-Makassar yang khas. 



Deni Ahmi Prawono, Sam’un Mukramin, Sulvahrul Amin 

 
 

19 |    
 

Penelitian tentang Tope Le’leng sebagai kearifan lokal memiliki urgensi tinggi karena 

dapat menggali nilai-nilai yang terkandung di dalamnya. Nilai-nilai tersebut dapat dijadikan 

dasar pengembangan pendidikan karakter, penguatan budaya lokal, serta strategi menghadapi 

tantangan globalisasi. Dengan demikian, kajian akademik terhadap Tope Le’leng tidak hanya 

bersifat dokumentatif, tetapi juga memiliki kontribusi praktis bagi masyarakat. 

Kajian mengenai pelestarian Tope Le’leng juga dapat memberikan perspektif baru 

dalam diskursus ilmu sosial dan budaya. Banyak penelitian sebelumnya yang menyoroti 

kearifan lokal dalam konteks ekologi, pendidikan, dan pariwisata. Namun, penelitian yang 

menitikberatkan pada eksistensi Tope Le’leng sebagai identitas kultural masyarakat 

Bulukumba masih terbatas. Hal ini menunjukkan adanya ruang yang luas bagi penelitian 

lebih lanjut. 

Tradisi Tope Le’leng mengajarkan pentingnya kebersamaan, kerja sama, dan 

penghormatan terhadap leluhur. Nilai-nilai ini sangat relevan untuk diaplikasikan dalam 

kehidupan modern yang cenderung individualistik. Oleh karena itu, pelestarian Tope Le’leng 

tidak hanya penting bagi masyarakat Bulukumba, tetapi juga bagi bangsa Indonesia dalam 

rangka memperkuat jati diri nasional. 

Selain itu, pelestarian tradisi ini juga menjadi bentuk perlawanan terhadap 

homogenisasi budaya global. Dengan mempertahankan Tope Le’leng, masyarakat 

Bulukumba menunjukkan bahwa tradisi lokal memiliki nilai yang tak kalah penting 

dibandingkan budaya modern. Tradisi ini membuktikan bahwa modernisasi dan globalisasi 

tidak selalu harus mengorbankan warisan budaya lokal. 

Peran generasi muda sangat penting dalam menjaga eksistensi Tope Le’leng. Jika 

generasi muda tidak dilibatkan, maka tradisi ini akan kehilangan pewarisnya. Oleh karena itu, 

pendidikan berbasis budaya lokal perlu diperkuat, baik melalui kurikulum sekolah maupun 

melalui kegiatan komunitas budaya. 

Dalam praktiknya, pelestarian Tope Le’leng harus dilakukan secara adaptif agar tetap 

relevan dengan perkembangan zaman. Misalnya, pemanfaatan media digital untuk 

mendokumentasikan dan menyebarluaskan informasi tentang tradisi ini. Dengan cara ini, 

Tope Le’leng tidak hanya dikenal oleh masyarakat lokal, tetapi juga oleh masyarakat global. 

Selain itu, sinergi antara pemerintah, akademisi, dan masyarakat lokal menjadi faktor 

kunci keberhasilan pelestarian. Pemerintah daerah dapat mendukung melalui regulasi dan 

pendanaan, akademisi berperan dalam melakukan penelitian dan dokumentasi, sedangkan 

masyarakat lokal sebagai pelaku utama menjaga praktik tradisi ini tetap hidup. 

Dengan demikian, pelestarian dan pengembangan Tope Le’leng di Kabupaten 

Bulukumba bukan hanya sebatas menjaga warisan budaya, tetapi juga sebagai strategi 

memperkuat identitas lokal, meningkatkan daya saing pariwisata, serta memperkaya 

khazanah budaya bangsa. Penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi nyata 

dalam upaya pelestarian kearifan lokal di tengah tantangan globalisasi yang semakin 

kompleks. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif deskriptif dengan pendekatan 

studi kasus (Cresswell, 2017; Creswell, 2015; Sugiyono, 2020). Alasan penggunaan metode 

ini adalah untuk menggambarkan dan memahami fenomena konflik agraria yang terjadi 

antara PT Lonsum dan masyarakat adat Kajang secara mendalam berdasarkan pandangan 

serta pengalaman para partisipan. Studi kasus dipilih karena memungkinkan peneliti 



Deni Ahmi Prawono, Sam’un Mukramin, Sulvahrul Amin 

 
 

20 |    
 

mengkaji fenomena dalam konteks dunia nyata, di mana batasan antara fenomena dan 

konteks tidak tampak secara jelas (Assyakurrohim et al., 2022; Rusli, 2021). Dengan 

demikian, penelitian ini berfokus pada penelusuran dinamika konflik yang berkepanjangan 

serta implikasinya terhadap keberlangsungan hidup masyarakat adat dalam mempertahankan 

hak-hak atas tanah ulayat mereka. 

Informan dalam penelitian ini Menurut Hendarso terdiri dari tiga kategori, yaitu 

informan kunci, informan utama, dan informan tambahan (Suyanto, 2005). Sedangkan data 

yang dikumpulkan dalam penelitian ini terdiri dari data primer berupa hasil observasi, 

wawancara, dan dokumentasi, serta data sekunder yang berasal dari jurnal, arsip, berita, dan 

penelitian terdahulu yang relevan. 

Instrumen penelitian yang digunakan meliputi lembar observasi, panduan wawancara, 

dan dokumentasi lapangan. Analisis data dilakukan mengikuti model interaktif Miles dan 

Huberman, yang mencakup reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan (Miles et 

al., 2014). Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan metode, serta konfirmasi 

ulang temuan kepada informan untuk memastikan konsistensi jawaban. Teknik pengumpulan 

data dilakukan melalui tiga cara, yaitu observasi langsung untuk memahami kondisi sosial di 

lokasi penelitian, wawancara mendalam dengan para informan, serta dokumentasi berupa 

arsip, berita, dan foto kegiatan penelitian. Untuk menjaga validitas data, peneliti 

menggunakan triangulasi sumber dan teknik.  

Hasil dan Pembahasan  

Eksistensi Tope Le’leng sebagai kearifan lokal di Kabupaten Bulukumba dapat 

dipahami melalui perspektif interaksionisme simbolik, di mana simbol, makna, dan interaksi 

menjadi inti dalam pelestarian budaya. Masyarakat Bulukumba memandang Tope Le’leng 

bukan sekadar kain tradisional, melainkan representasi identitas kolektif yang diwariskan 

lintas generasi. Hal ini sejalan dengan pemikiran Blumer yang menekankan bahwa makna 

muncul melalui interaksi sosial, dan simbol menjadi perantara dalam mengonstruksi realitas 

sosial (Morrione, 2021). 

Bulukumba sebagai Ruang Sosio-Kultural dan Warisan Tradisi 

Bulukumba dikenal sebagai wilayah yang kaya akan warisan budaya. Selain 

reputasinya sebagai pusat pembuatan kapal Pinisi, daerah ini menyimpan beragam tradisi 

yang masih hidup hingga kini. Tope Le’leng menjadi salah satu penanda budaya yang 

merepresentasikan hubungan historis masyarakat dengan leluhur serta sistem sosial yang 

berkembang di lokalitas tersebut. 

Bulukumba dikenal sebagai wilayah yang kaya akan warisan budaya. Selain 

reputasinya sebagai pusat pembuatan kapal Pinisi, daerah ini menyimpan beragam tradisi 

yang masih hidup hingga kini. Keberagaman budaya tersebut tidak hanya tampak pada 

praktik ritual adat, tetapi juga pada artefak-artefak budaya yang lahir dari kreativitas 

masyarakat setempat. Salah satu di antara warisan tersebut adalah Tope Le’leng, sebuah hasil 

karya tradisional yang telah melewati lintasan sejarah panjang dan tetap eksis dalam struktur 

sosial masyarakat Bulukumba. Dalam konteks kebudayaan Sulawesi Selatan, Tope Le’leng 

menempati posisi strategis sebagai simbol identitas yang memperlihatkan kedekatan 

masyarakat dengan leluhur, nilai-nilai kolektif, serta sistem sosial yang diwariskan lintas 

generasi. 

 

 



Deni Ahmi Prawono, Sam’un Mukramin, Sulvahrul Amin 

 
 

21 |    
 

1. Tope Le’leng sebagai Representasi Hubungan Historis 

Secara historis, penggunaan Tope Le’leng tidak dapat dilepaskan dari tradisi 

masyarakat adat setempat, terutama komunitas Kajang yang sangat menjunjung nilai-nilai 

kesederhanaan dan penghormatan terhadap leluhur. Bagi mereka, kain ini bukan sekadar 

benda material, tetapi bagian dari perjalanan hidup yang mencerminkan pemahaman tentang 

dunia, etika, dan tatanan sosial. Melalui produk budaya tersebut, masyarakat Bulukumba 

menegaskan jalinan nilai antara masa lalu dan masa kini, sehingga tradisi tetap berfungsi 

sebagai pijakan moral dalam kehidupan modern. 

2. Artefak Budaya sebagai Media Komunikasi Nilai 

Sebagai artefak budaya, Tope Le’leng memainkan fungsi penting sebagai media 

komunikasi antar generasi. Ia mengandung sistem simbolik yang merefleksikan nilai-nilai 

luhur seperti kesederhanaan (kamase-mase), kehormatan, serta solidaritas sosial. Proses 

pembuatannya yang dilakukan dengan teknik tradisional menuntut ketekunan, ketelitian, dan 

kesabaran, sehingga secara tidak langsung mewariskan nilai-nilai etos kerja kepada generasi 

muda. Pemakaian Tope Le’leng dalam berbagai ritual adat juga memperkuat fungsi 

komunikatifnya, di mana setiap individu yang mengenakannya dianggap sedang terlibat 

dalam praktik simbolik yang memelihara kesatuan sosial. 

3. Makna Simbolik Warna Hitam 

Ciri khas Tope Le’leng yang didominasi warna hitam memiliki simbolisme mendalam 

dalam keyakinan masyarakat Bulukumba—khususnya komunitas adat Kajang. Warna hitam 

dipahami sebagai lambang: 

1) Kesucian, karena dianggap mampu menjaga kemurnian hati dan pikiran dari 

pengaruh buruk. 

2) Kedalaman moral, mencerminkan komitmen untuk selalu mengedepankan 

kejujuran (lempu’) dan keteguhan sikap dalam kehidupan sehari-hari. 

3) Penghormatan terhadap leluhur, karena hitam merepresentasikan hubungan 

spiritual antara manusia dengan kekuatan yang lebih besar maupun warisan nilai 

dari generasi sebelumnya. 

Melalui pemaknaan ini, Tope Le’leng menjadi lebih dari sekadar busana adat. Ia 

bertransformasi menjadi simbol filosofis yang memuat pemahaman kosmologis masyarakat 

lokal, sehingga kedudukannya tidak dapat digantikan oleh bentuk pakaian modern apa pun. 

4. Konteks Sosial dan Relevansi Kontemporer 

Dalam perkembangan masyarakat modern, Tope Le’leng masih mempertahankan 

relevansinya. Masyarakat Bulukumba menggunakan kain ini pada berbagai acara adat, 

upacara keluarga, hingga kegiatan budaya yang bertujuan memperkuat identitas lokal. Dalam 

konteks kehidupan sehari-hari, Tope Le’leng mengajarkan masyarakat untuk tetap berpegang 

pada nilai-nilai kesederhanaan meskipun berada di tengah arus globalisasi. Perempuan 

penenun yang masih setia memproduksi kain ini turut memainkan peran penting dalam 

menjaga tradisi dan memperkuat keberlanjutan budaya. 

5. Tope Le’leng dalam Sistem Sosial Masyarakat Bulukumba 

Fungsi Tope Le’leng dalam sistem sosial masyarakat terlihat jelas dalam pembagian 

peran sosial, aturan adat, dan hubungan antargenerasi. Pada beberapa komunitas, Tope 

Le’leng menjadi penanda status dan identitas, misalnya: 

1) Identitas sebagai bagian dari masyarakat adat tertentu 

2) Penanda posisi sosial dalam ritual 

3) Lambang kesediaan menerima aturan adat 



Deni Ahmi Prawono, Sam’un Mukramin, Sulvahrul Amin 

 
 

22 |    
 

Dengan demikian, keberadaannya tidak hanya menjadi simbol estetika budaya, tetapi 

juga instrumen sosial yang mengatur perilaku, memperkuat kohesi sosial, dan memelihara 

tatanan masyarakat. 

Kearifan Lokal sebagai Fondasi Identitas Budaya 

Kearifan lokal merupakan sistem nilai yang berkembang secara turun-temurun dan 

mengatur cara pandang masyarakat terhadap kehidupan, alam, dan relasi sosial. Dalam 

perspektif antropologi budaya, kearifan lokal bukan sekadar tradisi ritual, melainkan sumber 

etika, moral, dan kebijaksanaan yang membentuk identitas kolektif sebuah komunitas. Di 

berbagai daerah Indonesia, kearifan lokal menjadi elemen pemersatu yang menjaga 

keberlanjutan nilai-nilai sosial meskipun masyarakat terus mengalami modernisasi. 

Dalam konteks Sulawesi Selatan, tradisi seperti pangngadakkang, pappaseng, dan pakaian 

adat, termasuk Tope Le’leng, memainkan peran penting dalam mempertahankan jati diri 

masyarakat Bugis-Makassar. Tradisi tersebut membentuk kerangka pengetahuan lokal yang 

mengatur perilaku sosial masyarakat. 

Berdasarkan data lapangan melalui wawancara oleh informan D, salah satu penenun 

senior di Desa Kajang, menunjukkan bahwa proses pelestarian dilakukan melalui pewarisan 

keterampilan menenun kepada cucu-cucu mereka. Ia menekankan bahwa generasi muda 

harus tetap memahami peran penting Tope Le’leng baik dalam kehidupan sehari-hari maupun 

dalam upacara adat. Strategi pewarisan ini sejalan dengan penelitian Rahman (2017) yang 

menekankan bahwa kearifan lokal hanya dapat bertahan apabila ada kesinambungan transfer 

pengetahuan dari generasi tua ke generasi muda melalui pendidikan informal dalam keluarga. 

Sebagaimana Desiani (2022) menjelaskan mengenai simbol pada kain ulos, kain tradisional 

sering kali memuat makna filosofis yang mempererat hubungan manusia dengan leluhur dan 

sesama. 

Pelestarian Tope Le’leng di era modern menghadapi tantangan besar, terutama akibat 

derasnya arus globalisasi dan tren mode instan. Generasi muda sering kali kurang memahami 

makna filosofis yang terkandung di dalamnya. Namun, studi yang dilakukan oleh Putri 

menunjukkan bahwa tren mode justru dapat dijadikan pintu masuk baru untuk melakukan 

revitalisasi budaya. Fenomena serupa juga dapat dimanfaatkan dalam mengembangkan Tope 

Le’leng dengan mengadaptasi corak atau motifnya ke dalam produk mode yang sesuai 

dengan selera generasi Z (Putri et al., 2024). 

Lebih lanjut, peran perempuan dalam pelestarian Tope Le’leng tidak dapat dipisahkan. 

Sejumlah pengrajin perempuan di Bulukumba mengungkapkan bahwa keterampilan menenun 

menjadi warisan yang mereka pelajari sejak kecil, dan hingga kini menjadi salah satu sumber 

ekonomi keluarga. Penelitian Ndandara juga turut mendukung temuan ini dengan 

menekankan bahwa peran perempuan penenun sangat vital tidak hanya dalam melestarikan 

warisan budaya, tetapi juga dalam meningkatkan perekonomian keluarga (Ndandara et al., 

2024). 

Meskipun demikian, keberlangsungan Tope Le’leng tidak hanya bergantung pada 

pewarisan keterampilan menenun, tetapi juga pada transformasi dalam konteks ekowisata dan 

ekonomi kreatif. Indrayuni menegaskan bahwa pendekatan interaksionisme simbolik dalam 

pengembangan ekowisata memungkinkan masyarakat untuk merekonstruksi makna budaya 

mereka dalam konteks baru, tanpa kehilangan esensi simboliknya. Hal ini relevan bagi 

Bulukumba, di mana Tope Le’leng dapat dikemas dalam bentuk atraksi budaya yang menarik 

bagi wisatawan (Indrayuni et al., 2025). 

Salah seorang pelaku UMKM di Bulukumba menyampaikan bahwa pemasaran Tope 

Le’leng masih terbatas pada lingkup lokal. Padahal, peluang untuk memperluas pasar hingga 

tingkat internasional sangat terbuka. Ilabakho & Rasmita (2025) menekankan pentingnya 



Deni Ahmi Prawono, Sam’un Mukramin, Sulvahrul Amin 

 
 

23 |    
 

digitalisasi warisan budaya melalui perpustakaan dan platform digital sebagai strategi untuk 

memperluas jangkauan dan pelestarian. Dengan demikian, digitalisasi Tope Le’leng dapat 

memperkuat eksistensinya di era global. 

Keterkaitan antara Tope Le’leng dengan aspek lingkungan juga perlu diperhatikan oleh 

Sudarmanto (2022)dalam penelitiannya mengenai tenun Gringsing di Bali menunjukkan 

bahwa keberlanjutan tenun tradisional bergantung pada ketersediaan bahan baku alami dan 

kesadaran lingkungan masyarakat. Hal yang sama berlaku bagi Bulukumba, di mana 

penggunaan pewarna alami dalam Tope Le’leng dapat menjadi daya tarik tersendiri sekaligus 

mendukung praktik pelestarian lingkungan. 

Hasil wawancara dengan generasi muda menunjukkan adanya dilema antara 

kebanggaan budaya dan preferensi mode modern. Beberapa menganggap Tope Le’leng hanya 

digunakan pada acara adat, sementara keseharian lebih memilih pakaian praktis. Mustira & 

Wiryany (2025) menyoroti pentingnya komunikasi kearifan lokal dalam memperkuat 

identitas budaya. Oleh karena itu, perlu ada strategi komunikasi budaya yang mampu 

menanamkan rasa bangga terhadap Tope Le’leng di kalangan generasi muda. 

Transformasi kerajinan tradisional dalam konteks global juga dapat dijadikan inspirasi. 

Ekhafe (2025) menjelaskan bagaimana simbol Adinkra dari Afrika dapat bertransformasi 

melalui kerajinan berkelanjutan dengan material modern tanpa kehilangan makna 

simboliknya. Praktik serupa dapat diterapkan pada Tope Le’leng dengan melakukan inovasi 

produk tanpa mengaburkan nilai filosofisnya. Keberadaan Tope Le’leng juga memiliki 

potensi besar sebagai sarana diplomasi budaya. Hasil wawancara dengan pejabat pemerintah 

daerah Bulukumba menunjukkan adanya rencana untuk mengajukan Tope Le’leng sebagai 

salah satu identitas budaya yang bisa dipromosikan di tingkat nasional bahkan internasional. 

Hal ini sejalan dengan pandangan Ilabakho & Rasmita (2025) yang menekankan bahwa 

pelestarian budaya melalui media digital dapat meningkatkan eksposur global terhadap 

warisan lokal. 

Selain aspek pelestarian, pengembangan Tope Le’leng juga menuntut adanya sinergi 

antara pemerintah, akademisi, dan masyarakat. Studi Mustira & Wiryany (2025) 

menunjukkan bahwa komunikasi lintas pihak menjadi kunci dalam menjaga eksistensi 

kearifan lokal. Jika pemerintah dapat memberikan dukungan regulasi dan pendanaan, 

akademisi melakukan riset pengembangan, serta masyarakat menjadi aktor utama pelestarian, 

maka keberlangsungan Tope Le’leng dapat terjamin. 

Dari perspektif interaksionisme simbolik, pelestarian Tope Le’leng adalah proses 

negosiasi makna yang terus berlangsung. Morrione (2021) menegaskan bahwa dalam 

masyarakat modern, simbol-simbol budaya tidak statis, melainkan selalu ditafsirkan ulang 

sesuai konteks sosialnya. Maka, Tope Le’leng sebagai simbol identitas masyarakat 

Bulukumba akan terus mengalami transformasi sesuai kebutuhan zaman. 

Pada tahap praktis, pengembangan Tope Le’leng dapat diarahkan ke sektor pariwisata 

dan ekonomi kreatif. Hasil wawancara dengan pelaku pariwisata di Bulukumba menunjukkan 

bahwa wisatawan mancanegara tertarik dengan produk yang memiliki cerita budaya. Hal ini 

mendukung pandangan Indrayuni et al. (2025) bahwa ekowisata berbasis budaya mampu 

memperkuat posisi warisan lokal dalam industri pariwisata modern. Namun demikian, 

tantangan terbesar tetap pada kesadaran masyarakat, khususnya generasi muda, dalam 

menjaga warisan budaya. Putri et al. (2024) menekankan bahwa revitalisasi budaya harus 

menyentuh gaya hidup generasi Z agar mereka merasa bangga mengenakan kain tradisional. 

Strategi kreatif seperti kolaborasi dengan desainer muda dapat menjadi langkah nyata untuk 

meningkatkan eksistensi Tope Le’leng. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa eksistensi pelestarian dan pengembangan 

Tope Le’leng di Bulukumba sangat dipengaruhi oleh proses interaksi simbolik 



Deni Ahmi Prawono, Sam’un Mukramin, Sulvahrul Amin 

 
 

24 |    
 

masyarakatnya. Melalui kombinasi antara pewarisan tradisional, inovasi modern, digitalisasi, 

dan komunikasi budaya, Tope Le’leng memiliki peluang besar untuk tetap lestari sekaligus 

berkembang sebagai identitas budaya yang adaptif di era global. 

Tantangan Pelestarian di Era Globalisasi  

Memasuki era globalisasi, tradisi lokal menghadapi tekanan yang semakin kuat dari 

budaya populer global yang berkembang secara masif melalui media digital, industri mode, 

dan tren konsumsi masyarakat urban. Modernisasi membawa perubahan signifikan dalam 

pola hidup masyarakat, terutama generasi muda, sehingga praktik budaya yang bersifat 

tradisional seperti Tope Le’leng sering kali dipandang tidak lagi sesuai dengan tuntutan 

zaman. Situasi ini menempatkan Tope Le’leng dalam posisi yang rentan, baik dari sisi 

keberlanjutan praktik budaya, pewarisan nilai, hingga keberlangsungan produksi kerajinan 

tradisional. Tantangan tersebut muncul dalam berbagai bentuk dan dapat dianalisis secara 

lebih rinci melalui beberapa aspek berikut. 

1. Pergeseran Orientasi Generasi Muda 

Salah satu dampak paling nyata dari globalisasi adalah perubahan orientasi nilai dan 

preferensi generasi muda. Kain tradisional seperti Tope Le’leng sering dianggap tidak praktis, 

kurang modis, dan kurang merepresentasikan gaya hidup modern yang semakin 

mengutamakan estetika cepat, instan, dan berbasis tren digital. Fenomena ini diperkuat oleh 

maraknya produk fashion global yang menawarkan variasi desain yang dinamis, aksesibilitas 

tinggi, serta citra modern yang lebih sesuai dengan identitas generasi digital. 

Minimnya pemahaman generasi muda terhadap nilai sejarah dan filosofi Tope Le’leng 

menjadi faktor lain yang mempercepat penurunan minat. Banyak dari mereka mengenali 

Tope Le’leng hanya sebagai pakaian adat yang digunakan pada momen-momen tertentu, 

tanpa memahami makna simbolik seperti kesederhanaan, penghormatan terhadap leluhur, dan 

nilai moral yang terkandung dalam proses pembuatannya. Akibatnya, generasi muda lebih 

memilih produk modern yang dianggap lebih relevan untuk ekspresi diri dan estetika harian. 

Jika fenomena ini terus berlangsung, maka pewarisan nilai kultural yang menjadi inti dari 

tradisi Tope Le’leng akan semakin tergerus. 

2. Kurangnya Dokumentasi dan Inovasi 

Tantangan berikutnya adalah keterbatasan dokumentasi dan minimnya inovasi desain. 

Dokumentasi mengenai sejarah, makna simbolik, teknik menenun, serta variasi 

penggunaannya masih sangat terbatas. Tidak adanya dokumentasi yang sistematis 

mengakibatkan hilangnya sebagian ingatan kolektif tentang proses produksi tradisional, 

terutama jika penenun senior tidak lagi mampu berkarya atau tidak sempat mentransmisikan 

keterampilan tersebut kepada generasi berikutnya. Kondisi ini membuka peluang terjadinya 

disrupsi dalam rantai pewarisan budaya. 

Kurangnya inovasi dalam desain juga menjadi faktor penghambat perkembangan Tope 

Le’leng di tengah kompetisi industri mode yang sangat dinamis. Produk tradisional sering 

dianggap tidak mampu bersaing karena bentuk, warna, dan penggunaannya dinilai kurang 

fleksibel untuk diadaptasi ke kebutuhan fesyen kontemporer maupun pariwisata budaya. 

Ketiadaan kolaborasi antara penenun tradisional, desainer modern, dan pelaku industri kreatif 

membuat Tope Le’leng terkesan statis dan tidak mampu menjawab kebutuhan pasar yang 

menuntut pembaruan visual dan estetika. 

Di sisi lain, minimnya pemanfaatan teknologi digital seperti pemasaran online, katalog 

digital, atau dokumentasi video juga mempersempit ruang bagi Tope Le’leng untuk dikenal 



Deni Ahmi Prawono, Sam’un Mukramin, Sulvahrul Amin 

 
 

25 |    
 

oleh publik yang lebih luas. Padahal, era digital menyediakan peluang besar bagi eksposur 

produk budaya lokal untuk memasuki pasar global. 

3. Komersialisasi Pakaian Modern dan Persaingan Pasar 

Selain dua tantangan utama tersebut, komersialisasi pakaian modern juga memberikan 

dampak signifikan terhadap eksistensi Tope Le’leng. Industri fashion saat ini tumbuh dengan 

cepat dan menawarkan produk yang murah, cepat diproduksi, serta mudah diakses. Sistem 

produksi massal membuat pakaian modern dijual dengan harga terjangkau, sementara Tope 

Le’leng membutuhkan proses pembuatan yang lama, detail, dan menggunakan tenaga ahli 

penenun, sehingga harga akhirnya lebih tinggi. 

Perbedaan ini menyebabkan masyarakat lebih memilih produk modern karena alasan 

praktis dan ekonomis. Ketika produk tradisional tidak mampu bersaing secara harga dan 

distribusi, maka peluang untuk memasarkan Tope Le’leng sebagai produk budaya menjadi 

semakin terbatas. Dalam konteks ini, tantangan bukan hanya terkait pelestarian nilai budaya, 

tetapi juga pertarungan antara ekonomi tradisional dan ekonomi pasar global. 

Secara keseluruhan, tantangan pelestarian Tope Le’leng di era globalisasi bersifat 

multidimensional. Ia tidak hanya menyangkut perubahan selera, tetapi juga persoalan sistem 

dokumentasi, adaptasi desain, kemampuan inovasi, serta daya saing ekonomi. Menghadapi 

tantangan ini, diperlukan strategi pelestarian yang tidak hanya mempertahankan aspek 

tradisional, tetapi juga berorientasi pada transformasi kreatif dan pemanfaatan teknologi 

modern. 

Simpulan 

Pelestarian dan pengembangan Tope Le’leng di Kabupaten Bulukumba menunjukkan 

bahwa warisan budaya tidak sekedar peninggalan masa lalu, tetapi merupakan identitas hidup 

yang terus berkembang. Melalui praktik, simbolisme, dan nilai-nilai yang melekat, Tope 

Le’leng berfungsi sebagai media komunikasi budaya lintas generasi. Perspektif 

interaksionisme simbolik membantu menjelaskan bagaimana masyarakat memaknai Tope 

Le’leng bukan hanya sebagai pakaian adat, tetapi sebagai simbol kehormatan, status sosial, 

dan kebersamaan yang dibentuk melalui proses interaksi sosial. 

Meskipun menghadapi tantangan modernitas dan perubahan minat generasi muda, Tope 

Le’leng tetap bertahan melalui dukungan komunitas adat, pemerintah daerah, dan kalangan 

akademisi. Revitalisasi dan reaktualisasi nilai budaya menjadi kunci agar Tope Le’leng tetap 

relevan. Selain nilai budaya, Tope Le’leng juga memiliki manfaat sosial-ekonomi, karena 

proses pembuatannya membuka peluang usaha dan meningkatkan pendapatan masyarakat, 

khususnya kelompok perempuan pengrajin. 

Upaya pelestarian memerlukan strategi pemerintah yang lebih sistematis, seperti 

program edukasi budaya, festival tahunan, dan promosi pariwisata berbasis kearifan lokal. 

Partisipasi masyarakat adat dan generasi muda juga krusial, terutama dalam mengadaptasi 

Tope Le’leng ke konteks modern tanpa menghilangkan nilai filosofisnya. Kolaborasi 

akademisi dan lembaga budaya dalam dokumentasi serta penelitian turut memperkuat 

perlindungan terhadap kearifan lokal ini. Dengan demikian, Tope Le’leng tidak hanya 

menjadi simbol budaya, tetapi juga aset penting bagi pembangunan sosial, ekonomi, dan 

pendidikan di Bulukumba. 

 

Referensi 

Amiruddin, A., & Jurdi, S. (2023). Tradisi Lisan dan Identitas Kolektif Masyarakat Lokal. 

Jurnal Antropologi Indonesia, 44(1), 33–45. https://doi.org/10.7454/ai.v44i1.1652 



Deni Ahmi Prawono, Sam’un Mukramin, Sulvahrul Amin 

 
 

26 |    
 

Arifinsyah, A. (2025). Transformasi Ritual Mandailing: Sebuah Kajian Interaksionisme 

Simbolik. Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora, 14(1), 77–92. 

https://doi.org/10.30595/jish.v14i1.1983 

Assyakurrohim, D., Ikhram, D., Sirodj, R. A., & Afgani, M. W. (2022). Metode Studi Kasus 

dalam Penelitian Kualitatif. Jurnal Pendidikan Sains Dan Komputer, 3(01), 1–9. 

https://doi.org/10.47709/jpsk.v3i01.1951 

Cresswell, J. W. (2017). Research Design Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Mixed Edisi 

ketiga. In Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Creswell, J. . (2015). Penelitian Kualitatif & Desain Riset. In Yogyakarta (3rd ed., Vol. 94, 

Issue 3). Pustaka Belajar. 

Desiani, I. F. (2022). Simbol dalam kain ulos pada suku batak toba. Jurnal Ilmu Budaya, 

18(2), 127–137. 

Ekhafe, A. (2025). Transforming Heritage Through Sustainable Craft: Adinkra Symbols with 

Arctic Materials. [Journal Name Unavailable]. 

Hasan, M. (2019). Revitalisasi Tradisi Lokal dalam Era Globalisasi. Jurnal Kebudayaan, 

12(3), 201-215. 

Ibrahim, I., Sari, M., & Putra, R. (2024). Pelestarian Budaya Lokal dan Keharmonisan Sosial 

di Pasaman Barat. Jurnal Ilmu Sosial, 20(3), 145–160. 

https://doi.org/10.15294/jis.v20i3.1924 

Ilabakho, R., & Rasmita, R. (2025). Preserving the Cultural Heritage of Indonesian Society 

through Digital Preservation in Libraries. Knowledge Garden: International Journal of 

Library Studies, 3(1), 48–63. 

Indrayuni, A., Suhaeb, F., Kamaruddin, S. A., & Kamil, M. (2025). Transformasi Ekowisata 

Berbasis Arsitektur Terapung (Studi Interaksionisme Pada Kawasan Danau Balang 

Tonjong di Makassar). Indonesian Annual Conference Series, 61–65. 

Irwandi, I., & Taufik, T. (2023). Identitas Budaya dan Tantangan Globalisasi: Studi pada 

Masyarakat Mentawai. Jurnal Masyarakat Dan Budaya, 25(2), 201–217. 

https://doi.org/10.14203/jmb.v25i2.1487 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Limarandani, M., & Hartati, N. (2024). Ritual Perkawinan Adat Bali dalam Perspektif 

Interaksionisme Simbolik. Jurnal Sosiologi Pendidikan, 18(2), 112–124. 

https://doi.org/10.1234/jsp.2024.18205 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods 

sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage. 

Morrione, T. J. (2021). Herbert Blumer, symbolic interactionism, and 21st-century sociology. 

In The Routledge International Handbook of Interactionism (pp. 37–46). Routledge. 

Mustira, S., & Wiryany, D. (2025). Komunikasi Kearifan Lokal Peusijuk sebagai Identitas 

dan Citra Budaya Masyarakat Aceh. Jurnal Lensa Mutiara Komunikasi, 9(1), 51–68. 

Ndandara, A., Pellu, S. C., & Tanof, B. S. (2024). The Role of Women Weavers in 

Improving the Family Economy in Kampung Sabu Kelurahan Oepura Kota Kupang. 

European Journal of Theoretical and Applied Sciences, 2(1), 46–53. 

Putri, A. S. H., Herrizona, F. P., & Kurniawan, N. K. P. (2024). Pengaruh tren mode berkain 

pada generazi Z terhadap upaya revitalisasi dan aktualisasi identitas budaya dalam 

perspektif etika. Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, 10(14), 243–252. 

Rahman, A. (2017). Kearifan Lokal dan Pelestarian Budaya. Jurnal Ilmu Sosial, 5(1), 45-56. 

Rusli, M. (2021). Merancang penelitian kualitatif dasar/deskriptif dan studi kasus. Al-

Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 2(1), 48–60. 

Sartini. (2004). Menggali Kearifan Lokal Nusantara Sebuah Kajian Filsafati. Jurnal Filsafat, 

14(2), 111-120. 

https://doi.org/10.47709/jpsk.v3i01.1951


Deni Ahmi Prawono, Sam’un Mukramin, Sulvahrul Amin 

 
 

27 |    
 

Spradley, J. P. (2007). Metode Etnografi. In Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Sudarmanto, I. G. (2022). Eksistensi Tenun Gringsing Bali Dalam Era New Normal Pandemi 

Covid-19. Journal of Comprehensive Science (JCS), 1(3), 216–227. 

Sugiyono. (2020). Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R & D. Alfabeta. 

Suyanto, B. (2005). Metode Penelitian Sosial: Berbagai Alternatif Pendekatan. Kencana 

Predana Media Group. 

  

 

 


